

#### بسرانهالجمالح

#### معزز قارئين توجه فرمانس!

كتاب وسنت دافكام يردستياب تنام اليكرانك كتب .....

مام قاری کے مطالع کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق الاسلامی کے علائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload)

کی جاتی ہیں۔

وعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اور الکیٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشروا ثناعت کی مکمل احازت ہے۔

#### ☆ تنبيه ☆

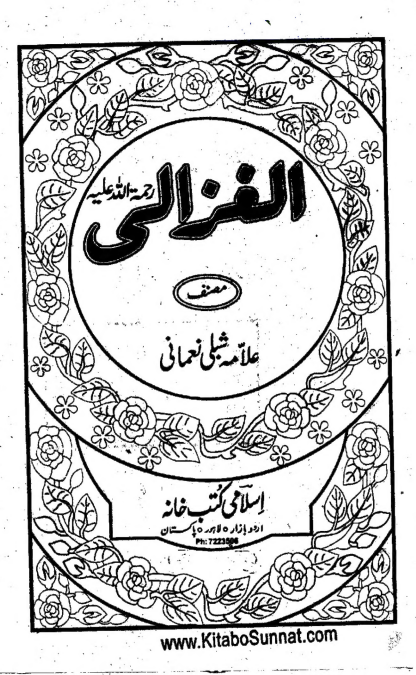
🛑 کسی بھی کتاب کو تجارتی پامادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یادیگرمادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی ، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامى تعليمات يرمشمل كتب متعلقه ناشرين سے خريد كر تبليغ دين كى كاوشوں ميں بعر پورشر كت افقيار كرين ﴾

🛑 نشر واشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



ع را الله

نام كتاب الغوالي مستف طائعة المنطق المستفى المنطق المستفى الم

LIBINARY
Lahore Sook No.
Jelamic 002335
Hnitzereity
918ahar Ck. Gerden Town, Lahore

ماری قارکن سددخاست برکه ماری تمام ترکشش (ایمی پروف، دیگ ک معیاری پرهنگ ) که با وجوداس بات کاامکان بهرکتین کو کافتنی فللی یاکوئی اورخای ره کی بوتو بسیل مطل فر با کس تاکه آکنده اشاهت می اس فلطی یا خای کو دود کیا جائے۔ دود کیا جائے۔

### فهرست

|     |     |                          | -       | _   |      |                     | •        |   |
|-----|-----|--------------------------|---------|-----|------|---------------------|----------|---|
| منح |     | عنوان                    | انبر    | 1   | اصنح | عنوان               | مبر      |   |
| نبر | 1   |                          | 庐       | 1.  | أنبر |                     | اشار     |   |
| 19  |     | تعلقائت کا ترک ا         |         |     | 9    | تهيد                | i        |   |
| 17  |     | . tr                     |         |     | 11   | المام فرالى (ولادت) | 1        |   |
|     |     | عزلت وسياحت<br>و مهر     |         |     |      | المصاحب كالعليم     |          |   |
| 144 |     | ندجى خيالات مير          | V       |     |      | يثا پورکا نز        | 1 1      |   |
|     |     | انقال                    |         |     | 10   |                     |          |   |
| 1   | •+  | الصاحب يمتحنيان          | 1       |     |      | ام الحرين كالخفرمال |          |   |
| -   | 7   | النف                     | iA      |     | 19   | ام الرمين كى وفات   | 4        |   |
| -   | 4   | غول المالة               | 19      |     |      | וושיק               | ,"       |   |
| 1   | 7   | المغي                    | 1 .     | 4   | 19   | بثا يور الكنا       | ا کا نیا |   |
|     |     | بخودی کی جالت میں        | *       |     | 14   | ندان سلحوتيه        | 6 A +    | _ |
| 1   | T   |                          |         |     | FI   |                     |          |   |
|     |     | نداوے نکلنا<br>دور ب     |         | 1   | PP   | 1                   |          |   |
| 1   | 0   | فتل كا قيام اور مرا تبدو | 2       |     |      |                     | 1 1      |   |
|     |     | البره                    | 1.1     |     | rr   | 4                   | 1 1      | l |
|     | 20  | ف فاردی سے امام          | Fr      |     | ra   |                     |          |   |
|     |     | احب کی بیعت              | اما     |     | 12   |                     | 1 1      |   |
|     | ۳۲  | ت المقدس بهنجنا          |         | -   | 17   | نه منظمر بالله کی   | ۱۴ خليف  |   |
|     | ··· |                          | 1       | - 1 |      | וֹשָׁ יַ            | _ فرماً  |   |
|     | 1.4 | ررورت                    | <u></u> |     | ب    |                     |          | - |

| -    | m                    |      |     |       |                              |            |
|------|----------------------|------|-----|-------|------------------------------|------------|
| ٥٢   | فن حديث كي تحميل     |      |     |       | سفر کے بعض دلچیپ             |            |
| or   | آخری تصنیف           | M    | ٠,  |       | حالات                        | ,          |
| ۵r   | رفات                 | ۲۳   |     | M     | مقام خلیل میں                | 12         |
| ٥٣   | اولا و<br>مثلاثمه    | ساما |     | ۳٩.   | احياءالعلوم كي تصنيف         | 11         |
| ar   | تلانده               | אוא  |     | 14    | دوباره درس ومذريس            | rg.        |
|      | ﴿حصه دوم﴾            |      |     | ١٣١ - | نظامية نيشا پور ميں          | <b>r</b> • |
| ra   | تفنيفات              | గావ  |     |       | تدريس                        |            |
| ۵۹   | مضامین کے لحاظ سے    | 4    |     | ~     | نظاميه سے كناره شي           | ۱۳۱        |
|      | تفنيفات كيتنيم       |      |     | 44    | امام صاحب کے                 | mr         |
| YI.  | محوث في تصنيفات      | M    | . 1 |       | ماسدين                       | ·.         |
| 41   | متخول                | ľ٨   |     | 4     | الامصاحب كي فالفت            | سنو        |
| 44   | مضنون بيلى غيرابله   | 49   |     | Lile. | سلطان سنجر کا امام           | 44         |
| 45   | كتاب الفتح والتسويية | ۵۰   |     |       | صاحب كوطلب كرتا              |            |
| ٦١٣  | سرالعالمين           | ۵۱   |     | 60    | سنجر کے دربار میں            | ro         |
| 44   | تقنيفات برمختلف      | ۵۲   |     | PZ    | سنجر امام صاحب کی            | · prq      |
|      | حيثيتول يخت          |      |     |       | تقریرکااثر<br>وزیراعظم کا خط |            |
| 414  | روزانة عنيف كااوسط   | or   |     | mq.   | وزيراعظم كاخط                | 72         |
| ar   | تفنيفات كيموضوع      | ۵۳   |     |       | وربارخلافت سنعامام           |            |
| מד   | تفنيفات كى قبوليت    | ۵۵   |     |       | مساحب کی طلی                 |            |
| 4.45 | تفنیفات کے ساتھ      |      |     | ۱۵    | امام صاحب كاا تكاراور        | 79         |
|      | علاء كاعتناء         |      |     |       | معذرت                        | •          |

|     |                                   |      |   |      |                                           | -  |     |
|-----|-----------------------------------|------|---|------|-------------------------------------------|----|-----|
| ΔÍ  | احیاء العلوم کی عام               | 21   |   |      | امام صاحب کی                              |    | 2   |
|     | خصوصیت<br>احداء العلوم کا زبان    |      |   |      | تقنيفات اور بورب                          |    |     |
| ٨٣  | 200                               |      |   | 4.   | مقاصدالفلاسف                              | ۵۸ |     |
|     | تعنيف                             |      |   | 4.   | المنقذ                                    | ۵٩ |     |
| ۸۵  | احياء العلوم كي                   | 20   |   | 41   | مقاصدالفلاسفه<br>المنقذ<br>تبافة الفلاسفه | 4+ |     |
|     | خصوصیات                           |      |   | 41   | ميزان العمل                               | 41 |     |
| 99  | احياء العلوم كا قليفه             | 40   |   | 21   | میزان العمل<br>امام صاحب کے اشعار         | 44 |     |
|     | اخلاق                             |      |   |      | علوم وفنول                                |    |     |
| 119 | اخلاقي امراض كاعلاج               | 47   |   |      | فلفه اخلاق اور احياء                      |    | Ì   |
|     | غيبت                              |      |   |      | العلوم                                    |    |     |
|     | غيبت كاساب                        |      |   | 27   | يوناني تفنيفات اوران                      | 40 |     |
| IPP | غير فغير                          | ۷9   |   |      | ير بيرج                                   |    | l   |
| 120 | غىرۇغىن<br>حىدادىرىتك             | ۸٠   |   |      | عمائے اسلام کی                            |    |     |
|     | اخلاص کی غرض وعایت                | Al   |   |      | تضنيفات                                   |    |     |
|     | اعلم كارم                         | Ar   |   |      | آرا والديرة الفاضل                        |    |     |
|     | علم کلام<br>منقد اعلم کاره        | A P  | - |      | كتاب البروالاخم                           |    |     |
| 1   | منقولي علم كلام<br>فليفي كا إبطال | A.77 |   |      | تهذيب الاخلاق<br>تهذيب الاخلاق            |    |     |
|     | فن منطق ميں امام                  |      |   |      | ن<br>نن اخلاق میں زہی                     | 1  | - 1 |
| 1   | ט ט ט ווין ווי                    |      |   | 2/   | ق مان برای<br>طرزی تصنیفات                |    |     |
|     | صاحب کی تقنیفات<br>کا مناه        |      |   |      | سرری صیفات<br>تصنیفات مقبول عام نه        | ,  |     |
| Ir  | سائل شطق پر امام ع                | ^1   |   | . 24 | تعليفات جون عام بدا                       | -  | 19  |
|     | صاحب كاعتراضات                    |      |   |      | ہونے کی وجہ                               |    | _   |

|              | * ;                             |      |       |                       |        |
|--------------|---------------------------------|------|-------|-----------------------|--------|
| IAM          | أمام صاحب كاخاص علم             | 100  | - IPA | فليغ يرتعنيف          | ٨٧     |
|              | رو المصاحب و من الما<br>البريات | ~    | וריד  | آپ کی طرز توریے       |        |
| IAM          | البيات                          | 1+1  |       | فلسفه كوفا كده        |        |
| IVL          | مقات بارق -تزبير                | 1.7  | IFF   | تهافت الفلاسغ         | ۸۹     |
|              | وتشبيه                          |      | יורץ  | جن سائل فلنغه كو      | 4.     |
| IAZ          | نبوت                            | 1094 |       | باطل کیا              |        |
| 1911         | وتشييد<br>نبوت<br>معجزات        | 100  | 100   | اثبات عقائد           | 91     |
| 199          | تكليفات شرعيه اور               | 1.0  | ואף   | قديم علم كلام         | 97     |
|              | عذاب وتواب                      |      | arı   | قدیم علم کلام کے      | 91"    |
| <b>**</b> ** | معاويا حالات بعد                | 1+7  |       | مسائل                 |        |
|              | الموت                           |      | 179   | قديم علم كلام كي نسبت |        |
| r-0          | روح کی حقیقت                    | 1+4  |       | رائ                   |        |
| r-A          | واقعات بعدالموت                 | 1 1  |       | علم كلام من اصلاحتين  | 90     |
| rir          | قيامت                           |      | 124   | المغرقه بين الاسلام   | 44     |
| , KYI        | تهون                            | H•   |       | وزندقه                |        |
| 171          | موفی کا لقب کب                  |      |       | وجود كرم اتب خسه      | 94     |
|              | عشروع موا                       |      | IA•   | تاریل کے متعلق امام   | 94     |
| <b>*1</b> /  | تصوف کی حقیقت                   | Hr   |       | صاحب کی دائے          |        |
| rva          | تضوف كى على حيثيت               | 1    |       | قديم علم كلام كا طرز  | 99     |
| Tr.          | تضوف                            | 110  |       | استدلال               | ,,<br> |
| 774          | تصوف كااثراعال ر                | 1)0  |       |                       | 1      |

|        |       | 4.4                               | •    |       |                          |      |
|--------|-------|-----------------------------------|------|-------|--------------------------|------|
| ,      | -fach | عقالب و آواب کی                   | 1    | PTY   | انسوف کے لفظ کی<br>مختین | 117  |
| - Anna |       | هيز-                              |      |       | المختيق                  |      |
|        | 1     | البيات اور معاويل                 |      | rrz   | مجدديت                   | 112  |
|        |       | جسمانيت كاغلبه                    |      | rra   | تغليدكاعام تسلط          | IIA  |
|        |       | لمعب كي غرض وغايت                 |      |       | عقليات من فقلد           |      |
|        |       | تعليم كى اصلاح                    |      |       | اشاعره اور صبلیه کی      |      |
|        | ٠.    |                                   |      |       | زامیں                    |      |
|        | rı-z  | ندهی وغیر ندیسی علوم کی<br>آنه مه |      |       | اعتقادات کے لحاظ         |      |
|        | ,     | تغریق                             | 1 1  |       |                          |      |
|        | M3+   | علوم شرعیہ کا غلا                 |      |       | ے اسلام ممالک کی<br>تحت  |      |
|        |       | استنعال<br>فة                     |      |       | میم<br>میر در            |      |
|        | roi   | فقبی مناظرات سے                   | IP%  |       | تقليد كوچموژنا           |      |
|        |       | וכנ                               |      | 122   | عقائدكي اصلاح            |      |
|        | roi   | قرون اولي من علم                  | 1179 | rro   | -                        |      |
|        |       | توحير                             |      | . iry | تاويل كااصول             | Iro  |
|        | ror   | كن علوم كاليكيسنا فرض             | 100  | 144   | 717                      | 124  |
|        | •     | کفایہ ہے۔                         |      | 172   | E 121                    | 11/2 |
|        | roA   |                                   | IM   | 1179  | 1. 14                    |      |
|        | P'44  |                                   |      | 1179  | مناظره ومباحثه کی        |      |
|        | 1,4   |                                   |      |       | اصلاح                    |      |
| -      | 74    |                                   |      |       | سائل کی اصلاح            |      |
| 26     | ry    | - K-                              | 100  |       | اسباب وعلل كاسلسله       |      |
| 7      |       |                                   |      |       | 7.0.0                    | - '  |

| عدا اللم صاحب كا الر ٢٠٠٠   | PHI  | واعظين                | Iluin |
|-----------------------------|------|-----------------------|-------|
| تقوق                        | +4+  | مناظره ومحادل         | ırz   |
| ١٥٨ قلقوكام ١٥٨             | 742  | املاحتى               | IM    |
| ۱۵۹ قامی لفزیر اورشاعری ۲۰۳ | 12.0 | النشاه وقت ك نام      | IMA   |
| ۱۲۰ المام ماحب كا الرادي    |      | بالمصتاس              |       |
| قارى شاعر پر                |      | المام صاحب كي         |       |
| المام صاحب كى كالفت الم     |      | كوششول كينتائج        |       |
|                             | IZA  | وزراء اور امراء كينام |       |
| تمت بالفير (٣١٢)            |      | خطوط                  |       |
| 000                         | ۲۸۸  | الممصاحب يراسباب      | IOT   |
|                             |      | خارتی کا از           | 1     |
|                             | 791  | المام صاحب برفلته كا  | 105   |
|                             |      | 71                    |       |
|                             |      | احياء العلوم اور ابن  | - 1   |
|                             | . 1  | مسکوبہ کی سماب کا     | - 1   |
|                             |      | موازن                 |       |
|                             |      | الم صاحب كا الر       | 100   |
|                             |      | عقائد علوم و فنون أور |       |
|                             |      | شاعرى                 |       |
|                             | MAA  | ack from              | استه  |

ماطفلِ کم سوا دو سبق قصه بائے دوست صَد بارخواندہ و دگراز سرگرفتہ ایم



الحمد لله رب العالمين والصلوة على رسوله محمد واله اصحابه اجمعين 0

علم کلام جومسلمانوں کی خاص ایجادات میں سے ایک مہتم بالثان علم اوراس كاسر ماييناز ہے ہيں آج كل اس كى ايك نہايت مبسوط ا مریخ لکھر ہاہوں اوراس کے چار حصقر اردیے ہیں۔

علم كلام كى ابتداء اس كى مختلف شاخيس عبد بعبد كى تبديليال اور

علم كلام نے اثبات عقائد اور ابطال فلے کے متعلق كيا كيا أوركس مدتك كامياني حاصل كي-

س\_ ائمة لم كلام كي سوائح عمريال-

ببلاحمه بقدرمعتربه كلهاجا جكاتها كه بوجوه چندرك كيا اورتيسرا حصد شروع مو ميا \_اس حصد من امام غزالي كي سواخ عرى شروع مولى تو برصة برصة ايكم منقل آب بن كلى چوكك بورى آب كى تيارى كو عرصه دركار تقا مناسب بواكه بلا انتظار باقى بيد حصد الگ شائع كر ديا جائد - امام صاحب كے حالات عن ان كے اصول عقائد اور طرز استدلال كى تعميل بھى ہے - اس طرح علم كلام كے اكثر مهم بالثان مسائل بھى اس كى استدلال كى تعميل بھى ہے - اس طرح علم كلام كے اكثر مهم بالثان مسائل بھى اس كاب بيس آ محتے ہيں -

امام غزالی کی سوائے عمری میں کوئی مستقل کتاب تو عالبالکھی نہیں گئی لیکن رجال اور تراجم کی کتابوں میں عموماً ان کے حالات کسی قدر تنعیل کے ساتھ مذکور ہیں ان میں سے بیٹین کذب المفتری دنیا نب الی الحن الاشعری اور طبقات الثافید خاصعة ذکر کے قابل ہیں۔

پہلی کتاب علامہ ابن عدسا کر وہشقی مشہور محدث کی تصنیف ہے۔ یہ کتاب اصل میں امام اشعری کے حالات میں ہے کین اشاعرہ میں جولوگ مشاہیر ہے ان کا بھی تذکرہ ہے۔ اس تقریب سے امام غزالی کے حالات بھی لکھے ہیں اور چونکہ عبدالغافر فاری کے حوالے سے لکھے ہیں جوخود امام غزالی کے حم عصر تھے اس لئے جس قدر لکھا ہے حرف سند کے قابل ہے۔ یہ کتاب بورپ میں جھیے گئی ہے۔

دوسری کو ملامداین السبکی کی تعنیف ہے جومشہور محدث تھے۔ یہ کتاب اس طبیعت سے لکھی گئی ہے کہ مجموعی حیثیت سے رجال کی کوئی کتاب اس کی ہمسری نہیں کرسکتی۔امام غز الی کا حال جس قدراس کتاب اس کی ہمسری نہیں اس سے زائد کیا اس کے برابر بھی نہیں بل کتاب میں اس سے زائد کیا اس کے برابر بھی نہیں بل سکتا اس لئے بین نے سوائح عمری کے متعلق زیادہ تر انہی دونوں کتابوں پر مدادر کھا۔ یاتی امام صاحب کے اصول اور مسائل تو اس کے کتابوں پر مدادر کھا۔ یاتی امام صاحب کے اصول اور مسائل تو اس کے

لئے خودامام صاحب کی تصانف کافی تھیں جس کا بہت برا ذخیرہ میرے یاس موجود تھا۔

ام ماحب اس رقبہ کے خص سے کہ ایک مت تک ان کی تقیفات کا یورپ بی بھی چرچار ہا اور بہت سے نامور مصنفوں نے ان کی تصانیف پر شروح و حواثی لکھے۔فلفہ کی جو تاریخیں لکھی گئی ہیں ان بی امام صاحب کا ذکر فاص طرح پر کیا گیا اور بعض کیا ہیں فاص امام صاحب کی تعنیف کے متعانی لکھی گئی ہیں ان بی سے دو تصنیفیں میر سے صاحب کی تعنیف کے متعانی لکھی گئی ہیں ان بی سے دو تصنیفیں میر سے پاس موجود ہیں پروفیسر موثی (R GOSCHE) کی کتاب النزالی (AL-GHAZALI) پروفیسر مونک (MUNK) کی کتاب کتاب الربط بین فلفہ الیہودوالاسلام MELAGES (JUNE.ET.ARABE) کی کتاب جرمن زبان بیں تھی اس لئے اس سے فائدہ نہ اٹھاسکا۔ دوسری کتاب جرمن زبان بیں تھی اس لئے اس سے فائدہ نہ اٹھاسکا۔ دوسری کتاب سے بیں نے فائدہ اٹھاسکا۔ دوسری کتاب سے بیں نے فائدہ اٹھاسکا۔ دوسری کتاب سے بیں نے فائدہ اٹھاسکا۔ دوسری کتاب

#### يسم الله الرحمن الرخيم

## امام غزالی ً

### ولادت

محمد نام جمد نام جمد الاسلام لقب غزالی عرف سلسله نسب یہ ہے جمد بن احمد خراسان کے اصلاع میں ایک ضلع کا نام طوں ہے۔ اس میں دوشہر بیں طاہران اور طوقان۔ امام صاحب میں ہے میں طاہران میں پیدا ہوئے۔ انکے باپ رشتہ فروش تھے اور اس مناسبت سے ان کا خاندان غزالی کہلاتا تھا۔ غزال کے معنی کا تنے کے ہیں۔ عربی زبان میں جونبیت کا قاعدہ ہے اس کی روسے غزال کا فی تھالیکن خوارزم اور جرجان وغیرہ میں نبست کا یہی طریقہ ہے چنا نچے عطار دکو عطاری اور قصار کو قصاری کہتے ہیں۔ علامہ سمعانی نے کتاب الانساب میں لکھا ہے کہ غزالہ طوس کے بیں۔ علامہ موصوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موصوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موصوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موصوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موصوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موصوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موسوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موسوف کے نزد یک غزالی ہو تشدید نہیں بلکہ بہتحفیف ہے۔ ابن علامہ موسوف کے نزد یک خوال میں علامہ سمعانی کا بہتول نقل کر کے لکھا ہے کہ نو بہتوں تھام مورخین کے علامہ سمعانی کا بہتول نقل کر کے لکھا ہے کہ نو بہتوں تھام مورخین کے علامہ سمعانی کا بہتول نقل کر کے لکھا ہے کہ نو بہتوں تھا تھاں میں مورخین کے علی میں مورخین کے علامہ سمعانی کا بہتوں نوان کی کو سے تو اس کے نو نوان کو تو نوان کے حال میں علی مورخین کے علی میں مورخین کے علی مورخین کے علی مورخین کے علی مورخین کے علی مورخین کے خوال میں مورخین کے علی مورخین کے خوال میں مورخین کے علی مورخین کے خوال مورخین کے خوال

خلاف ہے۔ اگر چہ بعض بعض مورخین نے بھی علامہ سمعانی کی تائید کی ہے چنا نچہ نیوی نے مصباح میں شخ محی الدین سے جو کہ ساتویں پشت میں امام غزالی کے نواسے تھے بیروایت کی ہے کہ ہمارے نانا کا نام بہ تشدید نہیں بلکہ بہتخفیف لے ہے۔ لیکن اس میں شبہ نہیں کہ پہلی روایت ہی معتبر ہے اور بڑی دلیل اس کی بیہے کہ طوس کے ضلع میں غزالہ کوئی گاؤں نہیں۔

امام صاحب کے خاندانی پیشہ کے ذکر میں یہ بیان کرنا ناموزوں نہ ہوگا کہ اس زمانے میں اوراس سے پہلے مسلمانوں میں تعلیم اس قدر عام ہوگئ تھی کہ اور نے سے اولے پیشہ والے بھی تعلیم سے محروم نہیں رہ سے میں ایسے ایسے سے محروم نہیں رہ سے میں ایسے ایسے صاحب کمال پیدا ہوئے جن کو آج ہم امام اور علامہ کے لقب سے پکارتے ہیں مثلاً امام ابوحنیفہ بزاز سے مشمس الائمہ حلوائی سے امام ابوجعفر کفن دوز سے علامہ نقال مردزی تفل ساز سے وغیرہ وغیرہ نوبت یہاں تک پیچی کہ تعلیم کی بدولت خود یہ پیشے اختیار کرتے سے اور انہی پیشوں کے اختیاب سے ان کانام لیاجا تا تھا۔

### امام صاحب کی تعلیم

امام صاحب کے والدا تفاق سے تعلیم سے محروم رہ گئے تھے جب مرنے لگے تو اہم صاحب اور ان کے چھوٹے بھائی امام احمد

ل شرح احياه العلوم تذكره المامغز الى-

غزالی کواین ایک دوست کے میردکیا اور کہا کہ جھکونہایت افسوں ہے کہ میں لکھنے پڑھنے سے محروم رہ کیا اس لئے میں جابتا ہوں کہ ان دونوں لڑکول کو تعلیم دلائی جائے تا کہ میری جہالت کا کفارہ ہوجائے ایکے مرنے يراس بزرگ نے امام صاحب كوتعليم دلاني شروع كى \_ چنانچدابتدائي مراحل طے کرائے لیکن چندروز کے بعد تعلیم کا کوئی سانان ندرہا۔ امام ماحب کے والد جورقم مصارف تعلیم کے لئے دے مجے تنے ووختم ہوچکا۔اس بزرگ نے امام صاحب سے کہا کہتمہارے والد کاسر مایختم ہوچکا ہے اور میرے پاس کھے مال ومتاع نہیں اس لئے تم دونوں بھائی محا مدرسے میں داخل ہوجاؤ۔ چنانچدامام صاحب نے ان کے حكم كى تعیل کی۔ اس زمانہ تک اگر چہ با قاعدہ مدارس بہت کم تھے لیکن خامکی درسگا ہیں نہایت کشرت سے میں۔ بوے بوے نامور اور ائر فن اپنے محمرون يامساجد مل تعليم دية تصاورجس قدرطلباءان كحلقه درس مل تعلیم یاتے تے ان کے برقم کے مصارف کا بند بست شمر کے امراء و رؤسا كى طرف سے كيا جاتا تھا۔ آج مارے ملك من بحی تعليم عام ہے ليكن بيمض ابتدائي تعليم باعلى تعليم صرف كالجول مي موتى باوروه اس قدر کرال ہے کہ کم مایہ آ دی اس سے بہت کم فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔

### ابتدائي تعليم

امام صاحب نفدك كتابي احمد بن محدرا فكانى سے برحيس

بديررگ امام صاحب كے شہر س مقيم تصاور يبيل دول وية تصال کے بعد جرجان کا قصد کیااور امام ابونفر استعملی کی خدمت میں محصیل شروع کی۔اس زیانے میں درس کا بیرقا عدہ تھا کہ استاد مطالب علمیہ برجو تقريركرتا تفاشا كرداس كوقلم بندكرت جات تصاور فهايت احتياط محفوظ ركفتے تنے۔ ان بادداشتوں كو تعليقات كہتے تھے۔ چنانچہ امام صاحب نے بھی ان تعلیقات کا ایک مجموعہ تیار کیا تھا۔ چندروز کے بعد وطن کو واپس آئے۔ اتفاق سے راہ میں ڈاکہ پڑا اور امام صاحب کے ياس جو پچوسا مان تفاسب لث گيا۔اس ميں وه تعليقات بھي تحييں جوامام ابونفرنے لکھوائی تھیں۔امام صاحب کواس کے للنے کا نہایت صدمہ تھا۔ چنانچہ ڈاکوؤں کے مردار کے باس کے اور کہا کہ 'میں اینے اسباب اور سامان میں سے مرف اس مجوعہ کو ماتکتا ہوں کیونکہ میں نے انہی کے سننے اور یاد کرنے کے لئے میسٹر کیا تھا وہ ہنس پڑا اور کھا کہ'' تم نے خاک سکما جب کرتماری به حالت ب کدایک کاغذ ندر با تو تم کورے رو مے۔'' بیکہ کراس نے وہ کاغذوالی کردیئے۔امام صاحب پراس کے طعنه آميز فقرے نے ہا تف ميني كي آواز كا اثر كيا۔ چنانچه وطن پانچ كروه یا دواشتی زبانی یاد کرنی شروع کیں بہاں تک کہ بورے تین برس مرف کرد ہے اور ان مسائل کے حافظ بن محتے۔

### نیشاپور کا سفر

اب امام صاحب کی مخصیل علی اس حد تک پینے محی تھی کہ معمولی

علاء ان کی تشفی نہیں کر سکتے تھے۔اس لئے پحیل علوم کے لئے وطن سے
لگٹنا چاہا۔اس زمانے ہیں اگر چہ تمام ممالک اسلامیہ ہیں علوم وفنون کے
دریا بہدر ہے تھے ایک ایک شہر بلکہ ایک قصبہ مدرسوں سے معمور تھا۔
بڑے شہروں ہیں سینکڑوں علاء موجود تھے اور ہر عالم کی درسگاہ بجائے خود
ایک مدرسہ تھا۔لیکن ان سب میں دوشہ علم وفن کے مرکز تھے۔ نیشا پور بعنداد۔ کیونکہ خراسان فارس اور عراق کے تمام ممالک میں دو بزرگ
استادالکل تسلیم کئے جاتے تھے یعنی امام الحرمین اور علامہ ابوا بحق شیر ازی
استادالکل تسلیم کئے جاتے تھے یعنی امام الحرمین اور علامہ ابوا بحق شیر ازی
اور بید دونوں بزرگ انہیں دونوں شہروں میں درس دیتے تھے۔ نیشا پور
چونکہ قریب تھا اس لئے امام صاحب نے وہیں کا قصد کیا اور امام الحرمین
کی خدمت میں حاضر ہوئے۔

### نیشاپور کی علمی حالت

نیٹا پورکی علمی حالت بیتی کہ اسلام میں سب سے بہلا مدرسہ جو
تغیر ہوا بہیں ہوا جس کا نام مدرسہ بہینہ تھا۔ امام الحرمین (امام غزال کے
استاد) نے اس مدرسے میں تعلیم بائی تھی۔ عام شہرت ہے کہ دنیائے
اسلام میں سب سے بہلا مدرسہ بغداد کا نظامیہ تھا۔ چنا نچہ ابن خلکان نے
بھی یہی دعویٰ کیا ہے لیکن واقعہ یہ ہے کہ بیٹخر بغداد کے بجائے نیٹا پورکو
حاصل ہے۔ بغداد کا نظامیہ ابھی وجود میں نہیں آیا تھا کہ غیثا پور میں متعدد
بوے برے دار العلوم قائم ہو بچے تھے ایک وہی عہد جس کا ذکر ابھی
گڈر چکا ہے دومرا سعد یہ تیسرا نصریہ جس کوسلطان محمود کے بھائی نصر

بن مبتلین نے قائم کیا تھا۔ لے ان کے سوا اور بھی مدرے تھے جن کا سرتاج نظامید شیٹا پور تھا۔ امام الحربین اسی مدرسے کے مدرس تھے۔

### امام الحرمين كامختصر حال

امام الحرمين كالصلى نام عبدالملك اور لقب ضياء الدين تعار ابتدائی کتابیں اپنے والد سے پرحیس ان کے انتقال کے بعد ابوالقاسم اسكانى كے شاكرو موسے جو مدرسہ بہتنے كے مدرس اعظم تھے۔ قراغ محمیل کے بغد بغداد مے اور وہاں بوے بوے نامورعلاء کے فیض محبت سے مستفید ہوئے۔ بغداد سے واپس آگر نیشا بور مسد درس بر بیٹے لیکن ای زمانے میں عمید کندر کی تحریک سے الب ارسلان سلوتی نے علم دیا تھا کہ مساجد میں امام ابوالحن اشعری پر خطبہ میں لعنت بردھی جائے۔امام الحرمين سلسلم اشعربيد مين داخل عضان كونهايت تاكوار بوا اور ناراض ہو کرحر من چلے گئے۔ وہاں ان کی بڑی قدر ومنزلت ہوئی اور ان کا حلقہ درس مجائے عام بن گیا۔ مکه معظمہ اور مدینہ منورہ کے فتو ہے ائی کے پاس آتے تھے۔ای بنا پرامام الحرمین کے لقب سے ایکارے جانے کئے عمید کندری کے بعدالب ارسلان نے نظام الملک کووز مرمقرر كيا- نظام الملك كي بي تعصبي عدل وانساف اور قدرواني كي شهرت بہت جلد پھیل میں۔ امام الحرمین بیرحالات س کرحرمین سے واپس آ مکتے اورنظام الملک نے خاص ان کے لئے ایک برا عدر مینا پور میں تعمیر کیا

ل مغريزى جلدودم مخيساس

جس كانام نظاميه ركها

### دربار میں امام الحرمین کی عزت

امام الحرمین ورس وتدریس کے علاوہ تمام ندہی صیغوں کے افسر سے ۔وعظ امام خطابت اور تمام ممالک اسلامیہ کے اوقاف انہی کے سپر د سے ۔ملاطین وقت ان کا بیاحترام کرتے تھے کہ ایک دفعہ انہوں نے ملک شاہ سلوتی کے ایک تھم کے مقابلے میں اعلان کرادیا کہ ملک شاہ کا تھم علط ہے اور اس کو اس فتم کے حقم دینے کا کوئی اختیار نہیں۔ ملک شاہ نے علط ہے اور اس کو اس قتم کے حقم دینے کا کوئی اختیار نہیں۔ ملک شاہ نے بجائے اس کے خالفت کرتا خود مجمی بہی اعلان کرادیا کہ میر اعظم در حقیقت غلط تھا امام الحرمین کا تھم می ہے۔ ل

امام الحرمين بهت بؤے مصنف من الى مشہور تقنيفات به بیں - نهایة الملطلب شامل بر بان ارشاد مغیث الخلق اخیر تقنیف ماری نظرے گذری ہے۔

غرض امام غزالی نے ان کی خدمت میں پہنچ کر نہایت جدوجہد سے علم کی خصیل شروع کی بہاں تک کہ تھوڑی مدت میں پہنچ کر نہایت جدوجہد ہوکر تمام افرین کے حلقہ درس میں چارسو طلبا تعلیم پاتے تھے ان میں تمن فخص سب سے متاز تھے۔کیا ہرائ احمد بن محمد خوانی اور امام غزالی چنانچہ امام الحرمین کہا کرتے تھے کہ غزالی در یا ہے دخوانی آتش سوزاں۔کین کیا اور

ا اظال جلال على بدوا تعمل فرور ب- ١٢

خوانی کی ہمسری طالب علمی ہی کے زمانے تک تنگیم کی جاسکتی ہے ورنہ بالآ خرامام غزالی نے رہبہ حاصل کیا وہ امام الحربین کو بھی نصیب نہیں ہوا تھا۔

### امام الحرمين كي وفات اور ان كا ماتم

اس زیانے میں تامور علی ہے ہاں معمول تھا کہ جب وہ درس دے چکتے تھے تو شاگر دول میں جوسب سے زیادہ لائق ہوتا تھا وہ باتی طالب علموں کو دوبارہ درس دیتا تھا اور استاد کے بتائے ہوئے مضامین کو اچھی طرح ذہن نشین کراتا تھا۔ یہ منصب جس کو حاصل ہوتا تھا اس کو معید کہتا ہے۔ چنا نچہ امام غزالی کو بھی یہ منصب حاصل ہوا اور معید کہلائے۔ امام الحربین نے ۸ ہے ہے میں وفات پائی۔ ان کی وفات کے دن نیشا پور کے تمام بازار بند ہو گئے اور جامع مجد کا منبر تو ڈویا گیا۔ ان کے شاگر د جو چارسو کے قریب نے سب نے دوات اور قلم تو ڈوالے اور سال بحر تک ان کے ماتم کے میں معمروف رہے۔ ل

. نیشاپور سے نکلنا

امام غزالى نے جيبا كدابن خلكان نے لكما بام الحرين كى

و این خاکان تذکره الم الحرین ۱۳

زندگی ہی میں شہرت عام حاصل کر لی تھی اور صاحب تھنیف ہو گئے تھے ایساں تک کدامام الحربین ان پرناز کرتے تھے تاہم جب تک امام الحربین ان کہ انتقال کے بعد ندہ رہے ان کے انتقال کے بعد نیٹا پورے نظے اور اس شان سے نظے کہ تمام ممارک اسلامیہ میں ان کا کوئی ہمسر نہ تھا۔ اس وقت ان کی عمر صرف ۲۸ برس تھی۔ اور اس وقت ان کی عمر صرف ۲۸ برس تھی۔ اور اس وقت ان کی عمر صرف تھی۔

امام غزالی کے آئدہ واقعات کی قدرسلطنت سے وابستہ ہیں اس کے مخصر طور پراس وقت کی ملکی حالت کا لکھنا ضرور ہے۔

### خاندانِ سلجوقيه

سلطنب عباب کے کرور ہوجانے پر ملک میں ہر طرف خود مخاری کی ہوا چل کی۔ حکومت وسلطنت کے بہت سے دعویدارنکل آئے۔ ان سب شریاز کول کا قدم سب سے آ گے رہا اور دیکھتے وہ کمھتے وہ تمام دنیا پر چھا گئے چانچہ اس وقت سے دنیائے اسلام کا بڑا حصہ انمی کے تبعیہ افتدار میں رہا اور آئے بھی ہے سلطان حال ترک ہیں فدیومسر ترک ہیں 'کہلاہ ایران ترک ہیں۔ امام صاحب کے زمانے میں انمی ترک ہیں 'کہلاہ ایران ترک ہیں۔ امام صاحب کے زمانے میں انمی ترک ہیں۔ امام صاحب کے زمانے میں انمی ترک ہیں 'کہلاہ ایران ترک ہیں۔ امام صاحب کے زمانے میں انمی ترک ہوں کی تعداس کا بیٹا دونت رفتہ سے بہلا کیا۔ اسکے بعداس کا بیٹا الی ارسلان اور الی ارسلان کے بعداس کا بیٹا کیا۔ اسکے بعداس کا بیٹا الی ارسلان اور الی ارسلان کے بعداس کا بیٹا کیا۔ اسکے بعداس کا بیٹا الی ارسلان اور الی ارسلان کی حکومت انتہائے ملک شاہ تخت نشین ہوا۔ جس کے زمانہ میں بیٹو قیوں کی حکومت انتہائے

شباب پر پہنچ گئے۔ اس کی نبعت ابن خلکان کے پیالفاظ ہیں۔ اِ ملک شاہ کی سلطنت نے وہ وسعت حاصل کی کہ کوئی سلطنت اس مد تک نہیں کپنچی اس کی سلطنت طویل ہیں کاشغرے لے کر جوز کتان کا سب سے اخیر شہر ہے اور جس کی سرحد چین سے ملتی ہے بیت المقدس تک اور عرض ہیں قسطنیہ سے لے کر فرز تک پھیلی ہوئی تھی۔ اس نے تمام ملک میں سرائیں اور بگل تیار کرائے اور ہرتم کے فیکس موقوف کر دیئے۔ اس کے سرائیں اور بگل تیار کرائے اور ہرتم کے فیکس موقوف کر دیئے۔ اس کے زانے میں امن وامان کی بی حالت تھی کہ ترکتان سے لے کر شام کے اخیر سرحد تک قالے بغیر کسی حفاظت اور بدرقہ کے سفر کرتے تھے اور ایک اخیر سرحد تک قالے بغیر کسی حفاظت اور بدرقہ کے سفر کرتے تھے اور ایک قادر کی تنہا بزاروں کوئی جدھر چاہتا چلا جاتا تھا لیکن اس کی حکومت کی عظمت اور شان جو بچھ تھی اس کے وزیر نظام الملک کی بدولت تھی اور چونکہ ام غز الی کے حالات کواس کے ساتھ ایک خاص تعلق ہے اس لئے جونکہ امام غز الی کے حالات کواس کے ساتھ ایک خاص تعلق ہے اس لئے ہم اس کے حالات کو در اتفصیل سے لکھتے ہیں۔

### نظام الملك

نظام الملک کا اصلی نام حسن بن علی ہے۔وہ امام غزالی کا ہم وطن ایکی طور اللہ کا اصلی نام حسن بن علی ہے۔وہ امام غزالی کا ہم وطن ایکی طور کے ایک گاؤں راؤکان کا رہنے والا تھا۔ اس کے بعد دنیوی دہقان تھے۔اس نے حدیث وفقد کی تحصیل کی اور فروغ کے بعد دنیوی اشغال میں مصروف ہوا یہاں تک کدھا کم کی کا میر مثنی مقرر ہوا اور رفتہ اس قدر ترقی کی کدالی ارسلان کا وزیر ہوگیا۔الی ارسلان نے

ا این خلکان تذکره ملک شاه ملحوتی

۱۹۲۹ میں وفات پائی۔ اس کے مرنے کے بعد الی ارسلان کے لین نظام بیٹوں نے سلطنت کے لئے معرکہ آرائیوں کے سامان کئے لیکن نظام الملک کی حسن مذہبر سے ملک شاہ کو تاج و تخت نعیب ہوا آور وہی سب محائیوں میں ترجیح کا مشخق بھی تھا۔ ملک شاہ نے تخت نعین ہوکر سلطنت کے تمام کاروبار نظام الملک کے ہاتھ میں دے دیے (ملک شاہ نے مرافق اسلطنت کو وہ رونق اور وسعت دی کہ خلفاء کے بعد بھی نہوئی تھی۔ امن وامان اور نظم و نست کی بدولت تمام ملک کے ڈانڈے اس طرح طادیے کہ جب بوشائی افکر نہ جیوں سے اتر اتو کشتیوں کے کرائے کا پروائہ جس کی تعداد ہو تام کیارہ ہرارا شرفیاں تھیں شام کے عامل کے نام کلما اور وہیں سے بیر قم اداکی می ہوا۔

### مصارف تعليم

دوسری طرف تعلیم و قدریس کو وہ ترقی دی کہ تمام اسلامیہ میں چہ چہ چہ پرمکا تب اور مدارس قائم کئے۔ روضتین فی اخبار الدولتین میں لکھا ہے کہ ' کوئی شہرائیا نہ تھا جہاں اس کا تقبیر کردہ مدرسہ موجود نہ ہو۔ یہاں تک کہ جزیرہ ابن عربی بھی جو بالکل ایک کوشے میں واقع ہے اور کسی کا وہاں گذر نہیں ہوتا ایک بڑا مدرسہ موجود ہے۔ علامہ قزوین نے آثار البلاد میں تصریح کی ہے کہ اس زمانے میں مدارس کا سالا نہ خرج ۲ لا کھ اشر فیاں تھیں۔ اس کے سوا اسے کل جا کیرات کا دسواں حصہ تعلیم کے اشر فیاں تھیں۔ اس کے سوا اسے کل جا کیرات کا دسواں حصہ تعلیم کے

مصارف پر وقٹ کر دیا تھا۔ سلطنت سلجو قید کی اشرفیاں ہماری نظر سے گذری ہیں کم سے کم ۲۵ روپے کے برابر ہوتی ہیں اس بنا پر نظام الملک کے خاص عطیہ کوچھوڑ کرا کیک کروڑ پچاس لا کھ سالا شرقم کی شاہی خزانے سے تعلیمات کے لئے مقرر تھی اور اس زمانے کے کھاظ سے میرقم الی خطیر رقم ہے جس کی نظیر کسی دوسری قوم کی تاریخ ہیں نہیں ال سکتی۔

نظام الملک خود صاحب علم وفضل اور الل فضل و کامل کا بهت برا قدردان تفار ابوعلی فار مدی جب اس کے دربار میں آتے ہے تھ تھی ہیں ہان کے لئے سند افغالی کر دیا کرتا تھا امام الحرمین اور ابوا کی شیرازی کا نہایت ادب کرتا تھا اور جب وہ دربار میں آتے ہے تھ تو سروقد کھڑا ہوجا تا تھا۔ اس قدردانی اور پایہ شناسی نے اس کے دربار کوالل کمال کا مرکز بنا و یا تھا۔ اس قدردانی اور پایہ شناسی نے اس کے دربار میں حاضر رہتے تھے اور وہ ویا تھا۔ ان کے علی مناظرات میں شریک ہوکر خود بھی دخل دیا تھا اور مستنفید ہوتا

### علماء سے مناظرہ

امام غزالی کا مزاج ابتدا میں جاہ پسندتھا۔ ۲ امام الحربین کی صحبت میں انہوں نے علماء کی قدر دمنزلت کا جوساں دیکھا اس نے ان کی طبیعت میں اس دلو لے کواور زیادہ بڑھا دیا تھا۔ ان کے سامنے یہ واقعہ محکزراتھا کہ جب علامہ ابوالحق شیرازی عباسیوں کی طرف سے شیر ہوکر

ل ابن الاثيرذكروفات ابعلى قادرى ١٢ مع طبقات الثافعية بحالة عبدالغافرفاري ١١-

بغداد سے نیشا پورکو چلے تو جس جس شہر میں ان کا گذر ہوتا تھا شہر کا شہر مشابيت كونكلنا تفااورتمام دوكا ندارايني ابن دكان كااسياب وسامان ان کے قدموں پر نار کرتے جاتے تھے یہاں تک کہ صرف روپے اور اشرفیال لٹاتے جاتے تھے۔ نیٹا پور پہنچ تو خودا ہام الحرمین ان کا غاشیہ كاندهم يرد كاكران كاركاب إيل جاء فرض جاه ومنعب كي اميديس ا مام غزالی نے درسگاہ ہے تکل کرنظام الملک کے دریار کا دی تھے کیا 'چونکہ ان کی علمی شهرت دور دور پینی چکی تھی۔ نظام الملک نے نہایت تعظیم و تکریم ے ان کا احتقبال کیا۔ اس وقت فعنیات اور کمال کے اظہار کا جوطریقہ تفاعلمي مناظرات تنفئ رؤسا اورامراء كدرباريس علاء وفضلا كالمجمع موتا تھا اور مسائل علمی پر مناظرانہ گفتگوئیں ہوتی تھیں جو مخص زورتقریر سے حریفوں کو بند کر دیتا تھا وہی سب ہے متاز سمجما جاتا تھا اس طریقے کو اس قدر وسعت ہوئی کہ بوے بوے شہروں میں بطور خود مناظرہ کی مجلسیں قائم ہو گئے تھیں اورلوگ اینے شوق سے ان جلسوں میں شریک ہوتے تھے یهال تک کدمناظره خودایک فن بن گیااور آج اس فن پرسینکروں کتابیں

امام غزالی نظام الملک کے دربار میں پہنچ توسینکر وں اہل کمال کا مجمع تھا۔ نظام الملک نے مناظرے کی مجلسیں منعقد کیں۔ متعدد جلسے ہوئے اور فلف علمی مضابین پر بحثیں رہیں ہرمعر کے میں امام صاحب ہی غالب رہے۔ اس کامیا بی نے امام صاحب کی شہرت کو چیکا دیا اور تمام اطراف وویار میں ان کے جربے پھیل گئے۔ بع نظام الملک نے ان کو اطراف وویار میں ان کے جربے پھیل گئے۔ بع نظام الملک نے ان کو

المالا في وكر الداح الداخل في الدي الله الله المال من المال تذكره الم من المدال

نظامیہ کے مسید درس کے لئے انتخاب کیا۔ امام صاحب کی عمر اس وقت ۱۳۳ برس سے زیادہ نہ تھی اس عمر میں نظامیہ کی افسری کا حاصل کرنا ایک ایسا فخر تھا جوا مام صاحب کے سوابھی کسی کو حاصل نہیں ہوا۔

### مدرس اعظم مقرر هونا

نظامیہ کے قیام کی تاریخ اور اس کے حالات یا جس نے اپنے مجوعہ رسائل میں جوجیب کر شائع ہو چکا ہی تفصیل سے لکھے ہیں' اس موقع پرصرف اس قدر لکھنا ضرور ہے کہ اس کی مدری کا منصب ایساعظیم الشان رتبہ تھا کہ بڑے بڑے اہل کمال نے اس کے آرز و میں اپنی عمریں صرف کردیں اور بیصرت دل کی دل ہی میں لے مجھے۔ امام ابومنصور جھے مرف کردیں اور بیصرت دل کی دل ہی میں لے مجھے۔ امام ابومنصور جھے۔ بردی جومدر سر بہائیہ کے مدرس اعظم منے نظامیہ میں وعظ کیا کرتے ہتے۔ بردی جومدر سر بہائیہ کے مدرس اعظم نے نظامیہ میں وعظ کیا کرتے ہتے۔ بردی جومدر سر بہائیہ کے مدرس اعظم نے نظامیہ میں وعظ میں نظامیہ کی مند ورس کی طرف اشارہ کرتے اور اشعار پڑھتے۔

سكست بساريسع حتى كدت ايكيكا وجسدت بني وبسدمسي ني مضائيكا نعم صساحا لقد هيجت لي شجنا واردوا تسعيصنسا انسا منحيو كسا

ا مین صاحب نے دوئن امہار علی کھا ہے کہ اس کی تیمروفیرہ پردولا کد بعاد تری ہوئے پندرہ برار دینا تماج کہ اس زمانے کی اشرفی جو تو دیمری تطری کدری ہے 20 روپ کے برابر ہوتی تھی اس لئے صرف تغیر ۵۰ لا کھادر سالا شرمعارف و حالی لا کھدد ہے ہے۔

ابن خلکان نے اس واقعہ کونقل کر کے لکھا ہے کہ آمام موصوف اس رہے کے اہل بھی تنے اور ان سے وعدہ بھی کیا گیا تھالیکن موت نے جلدی کی اور آئی ہے آرز و پوری نہ ہوسکی۔

فخر الاسلام شاشی (محد بن احمد) جو بہت بوے پائے کے فاضل تے جب هن معرض نظامیہ کے مدرس مقرد ہوئے اور مند درس پر جاکر بیٹھے تو بے افتیار ان پر رفت طاری ہوئی۔ بار باریشعر پڑھے جاتے تھے اور روتے جاتے تھے۔ لے

حسلست السديسيار فسسدت غيسر مسود ومسن الشسقسآء تسفسردي بسالسود ملک بووں سے خالی ہوگیا تو میں ہی سردار بنا اور میرا سردار بنا در حقیقت ملک کی بدهیبی ب غرض امام صاحب جمادي الاول مهر مهم جيم ميزي عظمت وشان وجاہ وحتم کے ساتھ بغداد میں داخل ہوئے اور نظامید کی مند درس کو زینت دی تھوڑے ہی دن ان کے علم وقفل کا بدائر ہوا کہ ارکان سلطنت کے ہمسر بن مجتے بلکہ جیسا کسکی نے طبقات میں لکھا ہان کے جاہ وجلال نے وزر آ واور امرا کو بھی دبالیا یہاں تک کے سلطنت کے اہم اورمهتم بالثان معاملات ان كي شركت مح بغير انجام نهين باسكته تقاس ز مانہ میں اسلام کے جاہ وجلال کے دومرکز تھے۔خاندان کجوق اور آل عباس امام صاحب دونوں درباروں میں نہایت محترم تھے۔ چنانچہ ایک خط می خوداس بات کا ذکر کیا ہے۔ النا کے الفاظ مید ہیں۔"بست سال

ل ابن خلكان تذكر وفخر الاسلام شاشى ١٢

ورایام سلطان شهید (یعنی ملک شاه سلح تی) روزگار گذاشت واز دبه اصنبان و بغداد قبالها وید و چند بارمیان سلطان وامیرالمونین رسول بود در کار بائے بزرگ \_ ل

### ایك بڑی ملکی مهم کا حل کرنا

192

كالقط ستعيركيا بماما معرائض في مخدوم عن طليب

يب كرام فزال مع يخطيه المنظام المنظمة المنظمة

### خليفه مستظهر بالله كي فرمائش

عدائم وی جب خلیفہ مقدر باللہ نے وفات پائی اور خلیفہ معتقر باللہ عدد خلافت کے لئے پیش کیا گیا تو اس کی بیعت میں اور اراکین سلطنت کے ساتھ امام غزالی بھی شریک تھے۔ متعظیم نہایت علم دوست اور قدردال تفااس لئے امام صاحب سے خاص فتم کا ربط رکھتا تھا۔ فرقہ باطنیہ نے جب بہت زور پکڑا تو خلیفہ فدکورہ نے امام صاحب کو کیے مجیم بھیجا کہ ان کی دو میں کتاب کھیں چتا نچہ امام صاحب نے خلیفہ ہی میں جانے ہام صاحب نے خلیفہ ہی صاحب نے المحدد میں کتاب کو موسوم کیا اور متنظیم نام رکھا۔ چنانچہ خود امام صاحب نے المحدد من العمل ال میں اس واقعہ کا ذکر کیا ہے۔

برتو حکومت وظافت کے تعلقات کی جالت تھی علی پایہ بیر تھا کہ ان کے درس میں تین سو مدرسین اور سوام ااور رؤسا حاضر ہوتے تھے ا درس کے علاوہ وعظ بھی فریاتے تھے اور چونکہ وحظ میں چیشہ علمی مطالب بیان کرتے تھے یہ وعظ بھی در حقیقت علمی لیکچر ہوتے تھے چنانچہ ان وعظوں کوشیخ صاعد بن الفارس المعروف بابن اللہان تھم بند کرتے جاتے متے اس طرح ایک سوتر اسی وعظ تھم بند کئے مجے جن کا مجموعہ دو ضخیم جلدوں

ا امام صاحب نے خودمعد من العملال على صفي ٨ ير تين سوى تعداد بيان كى بي يكن ان كوطالبطلول كا امام صاحب نے خودمعد من العمل الله على من الله تقديم كا الله تقديم كا الله كا الله

میں تیار ہوا۔ امام صاحب نے اس مجوعہ پرنظر قائی کی اور اس نے جالس غزالیہ کے نام سے شہرت یائی۔



امام صاحب كرترك تعلقات كا داقع دنيا كر جيب وغريب داقعات كى فهرست مي درج كيا جاسكا ب- دنيادى تعلقات اور بهت سي درج كيا جاسكا ب- دنيادى تعلقات اور بهت سي بزرول في بحى ترك كي كيكن امام صاحب كى بينقلق كاسباب بالكل نى فتم كي بين امام صاحب في معلام من خود اس بالكل نى فتم كي بين امام صاحب في معلام من خود اس داقع كون ايت تفعيل كي ساته جواور داري كا بين سي حاصل كى كي باس موقع ينقل كرت -

مذهبي خيالات ميں انقلاب

امام صاحب نے جس متم كا تعليم وتربيت باك تقى اس كا معتقدايد

تھا کہ وہ اینے الل مذہب کے طریقے کے سواسی طرف التفات نہ کرتے۔ چنانچے ان کے تمام ہم ععروں کی یہی حالت رہی۔ چنانچے امام صاحب ابتدائی سے ایک خاص قتم کی طبیعت رکھتے تھے۔ان کا نداق سے تھا کدان کے سامنے جس قدر مذہبی فرقے موجود تھے اور جوان کے عقا كدوخيالات تحسب يروه غوركي نكاه والتح تقے فيشا يوروغيره ميں سلجوتیہ کے اثر کی بدولت دوسرے نداہب کا بہت کم جرحا تھالیکن بغداد دنیا بحرے عقا ئداور خیالات کا دنگل تھا۔ اس زمین پرقدم رُکھ کر ہر مخض بورا آزاد موجاتا تعااور جو بحمر جابتا تعا كهدسكنا تعافيعي سي معتزلي زندیق طحر محوی عیسانی بغداد ہی کے ونکل میں باہم علمی لڑا ئیاں لڑتے تے اور کوئی شخص ان ہے معرض نہیں ہوسکتا تھا۔اس آ زادی کی بدولت يهال برتنم ح مختلف عقا كدوخيالات تحيلي بوئے تھے۔امام غزالى بغداد بنے تو ایک ایک فرقد اور اہل زہب سے ملے اور ان کے خیالات سے۔ وہ خود کھتے ہیں کہ میں ایک ایک باطنی ظاہری فلفی متعلم زندیق سے مل تفااوران کے خیالات وریافت کرتا تھا۔ لے ان مختلف فرقوں کے ساتھ ملنے جلنے سے امام صاحب پر جواثر ہوااور جس نے ان کی زندگی کا قالب بالكل بدل وبااس كوہم امام صاحب بى كے الفاظ ميں نہايت اختيار كساته لكية بن-

### امام صاحب کے خیالات

چونکہ میری طبیعت ابتدای سے محقیقات کی طرف ماکل تھی اس

لئے رفتہ رفتہ بدائر ہوا کہ تقلید کی بندش ٹوٹ کی اور جوعقا کد بجین سے سنتے ذہن میں جم مجھے ہے۔ ان کی وقعت جاتی رہی۔ میں نے خیال کیا کہ اس میں مجھے ہے۔ ان کی وقعت جاتی رہی۔ میں نے خیال کیا کہ اس می محصوبی مقائد تو عیسائی یہودی بھی رکھتے ہے۔ حقیقی علم اس کا نام ہے کہ کی میں محصوبی کا نام ہے کہ کی میں محصوبی کو کو میں ہوں گا ہے کہ میرادعوی حق ہے کہ میں وہ تعمل کو دراس کے جبوت میں وہ تعمل ہو کہ میں محصا کو سانپ بناسکتا ہوں اور وہ بنا کردکھا بھی درات میں کہوں گا کہ بے شبہ عصا کا سانپ بناسکتا ہوں اور وہ بنا کردکھا بھی درات میں کہوں گا کہ بے شبہ عصا کو سانپ بناسکتا ہوں اور وہ بنا کردکھا بھی درات میں اس سے اس یقین میں فرق میں کہیں آسکتا کہ دس تین میں فرق میں کہیں آسکتا کہ دس تین سے زائد ہے۔

اب میں نے خور کرنا شروع کیا کہ اس متم کا بیتی علم مجھ کوکس حد

تک ہمعلوم ہوا کہ صرف حیات اور بدیہات ۔ لیکن جب کدوکا وش

زیادہ برخی تو حیات میں بھی شک ہونے لگا یہاں تک کہ کسی امری نبیت یہ یہیں نہیں رہا۔ قریباً دو مہینے تک یمی حالت رہی۔ پھرخدا کے فعنل سے یہ حالت تو جاتی رہی گین محلف خدا ہم نہیں ہوئے اس وقت جس قدر فرقے موجود سے چار سے متعلمین ہا طنی فلا سفہ اور صوفیہ۔ میں نے ایک ایک فرقے کے علوم وعقا کہ کی شخفیقات شروع کسی سے متعلق جس قدر قدماء کی تصنیفات تھیں سب پڑھیں کسی سے متعلق جس قدر قدماء کی تصنیفات تھیں سب پڑھیں کسی سے کہا گئا ہے کہا گئا نہ تھیں کیونکہ ان میں جن مقدمات سے لیکن وہ میری تبلی کے لئے کائی نہ تھیں کیونکہ ان میں جن مقدمات سے استدلال ہور ہے ہے ان کی بنایا تعلیہ ہے یا جماع یا قرآن وحد بہت کے پیش نہیں کی نصوص اور یہ چیزیں اس محفل کے مقابلے میں بطور جست کے پیش نہیں کی خواست کے سوااورکوئی کسی چیز کا قائل نہ ہو۔

# فلسفه

فلفه كاجس فدرحمد بننى ہے يعنى رياضيات وغيره اس كو ند بب سے تعلق نہيں اور جو حصد فد بب سے تعلق ركھتا ہے يعنى البهيات وغيره وه يقيني نہيں -

### باطنيه

فرقه باطنیه کے عقائد کا تمام تر مدار ام وقت کی تقلید پر ہے لیکن امام صاحب کی حقیقت کی نسبت کی وکریفین کیا جاسکتا ہے اب صرفت تصور باتی روم کیا۔

### تصوف

سب سے اخیر میں میں نے تصوف کی طرف توجد کی۔ اس فن میں حضرت جنید شیل بایڈید بسطامی کے جو ملخوطات ہیں ان کو دیکھا' ابوطالب کی کی توت القلوب اور حرث محاسی کی تعنیفات پڑھیں لیکن چونکہ بیفن دراصل مملی ہے اس لئے صرف علم سے کوئی نتیجہ حاصل نہیں

ہوسکتا تھا اور عمل کے لئے ضرور تھا کہ زہدور یاضت اختیار کی جائے۔ ادهراییخ اشتعال کو دیکھا تو کوئی خلوص پرمبنی نہ تھا۔ درس و تدریس کی طرف طبیعت کا میلان اس وجه سے تھا کہ وہ جاہ پرتی اور شہرت عامہ کا ذر بعیر کھی ۔ان واقعات نے دل میں تحریک پیدا کی کہ بغداد سے نکل کھڑا ہوں اور تمام تعلقات کوچھوڑ دوں۔ بیہ خیال رجب <u>۴۸۸ ج</u>یمیں پیدا ہوا لیکن چھے مہینے تک لیت ولعل میں گزرے نفس کی طرح گوارانہ کرتا تھا کہ الیی بردی عظمت و جاہ سے دست بردار ہوجائے۔ ان تر ددات میں نوبت يهال تک پينجي که زبان رک چلي اور درس دينا بند موگيا۔ رفته رفته ہضم کی قوت جاتی رہی۔ آخر طبیبوں نے علاج سے ہاتھ اٹھالیا اور کہہ دیا کہ الی حالت میں علاج کچھسودمند نہیں ہوسکتا۔ بالآ خرمیں نے سفر کا قطعی ارادہ کرلیا۔علاءاورار کان سلطنت کو جب بیخبر ہوئی تو سب نے نہایت الحاح کے ساتھ روکا اور حسرت سے کہا کہ ' بیاسلام کی بدشمتی ہے۔ایسی تفع رسانی ہے آ ب کا دست بردار ہونا شرعا کیونکر جائز ہوسکتا ہے۔''تمام علاء وفضلا بہی کہتے تھے لیکن میں اصل حقیقت کو سمجھتا تھا اس لئے آخرسب جھوڑ جھاڑ دفعتا کھراہوااورشام کی راہ لی۔ سے معر: بھی کارے گرچہ صاحب بے تامل خوب نیست ب تال آسیں افشاندن از دنیا خوش است

#### ہے خودی کی حالت میں بغداد سے نکلنا

ابن خلکان کی روایت کے مطابق ذوقعدہ ۱۸۸۸ھ میں بغداد سے نکلے۔ امام صاحب جس حالت میں بغداد سے نکلے عجب ذوق اور وارنگی کی حالت تھی۔ پُرتکلف اور قیمتی لباس کے بجائے بدن پر کمبل تھااور لذیذ غذاؤں کے بدلے ساگ پات پرگزران تھی۔

بعض روایتوں میں ہے کہ امام صاحب مدت سے ترک دنیا کا ارادہ کردہے تھے لیکن تعلقات کی بندشیں چھوٹ نہیں سکتیں تھیں۔ایک دن وعظ کررہے تھے کہا تفاق سے ان کے چھوٹے بھائی امام احمد غزالی جو صوفی اورصاحب حال تھے آنگے اور بیا شعار پڑھے۔

واصب حست تھسدی ولا تھتسدی وتسسع وعسط اولا تسسع تم دومرول کوہدایت کرتے ہوگرخود ہدایت نیس پکڑتے اور وعظ ساتے ہولیکن خورنیس سنتے۔

فیسا حسجسرالشسحسر حتسی متسی تسسن السسحسدیسد و لا تسقسطسع اے شکب فسان! کب تک تولوہے کوتیز کرتا دہے گالیکن خودنہ کائے گا۔

# دمشق کا قیام اور مراقبه ومجاهده

غرض بغداد سے نکل کرشام کا رخ کیا اور دشت پہنچ کر مجاہدہ و ریاضت میں مشغول ہوئے۔ روزانہ بیشغل تھا کہ جامع اموی کے غربی مینار پر چڑھ کر دروازہ بند کر لینے اور تمام تمام دن مراقبہ اور ذکر و شغل کیا کرتے۔ لیے متصل دو برس تک دشق میں قیام رہا' اگر چہزیادہ اوقات مجاہدہ و مراقبہ میں گذرہے تاہم علمی شغال بھی ترک نہیں ہوئے۔ جامع اموی جو دشق کی گویا یو نیورشی تھی۔ اس میں غربی جانب جوزادیہ تھا وہاں بیٹھ کر ہمیشہ درس کیا کرتے تھے۔

> شیخ فارمدی سے امام صاحب کی بیعت

امام صاحب نے تصریح کی ہے کہ ' خلوت اور ریاضت کا طریقہ میں نے تصوف کی کتابوں سے سیما تھا''لیکن چونکہ بیم کتابوں سے نہیں آتا اس لئے ضرور کسی شخ کے ہاتھ پر بیعت کی ہوگی۔ تمام مورفین بالا تفاق کھتے ہیں کہ امام صاحب کوشخ ابولی فار مدی (افضل بن محمہ بن علی) سے بیعت تھی۔ شخ موصوف بہت عالی رتبہ صوفی تھے نظام الملک ان کا اس قدراحر ام کرتا تھا کہ جب وہ دربار میں تشریف لے جاتے تو

ل ابن الاثيرُ وقات نظام الملك كحالات همم

تعظیم کے لئے کھڑا ہوجا تا اور ان کواپی مند پر بٹھا کرخود مودب سامنے بیٹھتا۔ حالانکہ امام الحربین اور ابوالقاسم تشیری کے لئے وہ صرف قیام پر اکتفا کر تا اور اپی مند سے الگ نہ ہوتا۔ لوگوں نے اس کی وجہ پوچھی تو کہا '' امام الحربین وغیرہ آتے ہیں تو میرے منہ پرمیری تعریفیں کرتے ہیں جس سے میرانفس اور زیادہ نخوت پرست بن جا تا ہے بخلاف اس کے شخ ابوعلی فار مدی میرے عیوب سے مجھ کومطلع کرتے ہیں اور ہتاتے ہیں کہ ابوعلی فار مدی میرے ہاتھ سے کیا ظلم ہور ہا ہے۔ لی چونکہ شخ موصوف نے رعایا پر میرے ہاتھ سے کیا ظلم ہور ہا ہے۔ لی چونکہ شخ موصوف نے معلی ہو گئی ہو گئی اس کئے ضرور ہے کہ امام غز الی نے طالب علی ہی کے ذمانے میں جب ان کی عمر کے برس سے زیادہ نہ تھی فقر کا بیعت حاصل کی ہوگی۔

## بيت المقدس پهنچنا

دوبرس کے بعددمثق سے بیت المقدس کا رخ کیا۔علامہ ذہبی نے لکھا ہے کہ جب امام صاحب دمثق میں تھے تو ایک دن مدرسہ امینیہ میں کہا کہ و غز الی نے بیاکھا ہے امام صاحب اس خیال سے کہ یہام عجب اورغ ورکا سبب ہوگا' ای وقت دمشق سے نکل کھڑ ہے ہوئے' بہر حال دمشق سے نکل کر بیت المقدس پنچے یہاں بھی بیشقل رہا کہ صحر الے جمر سے میں داخل ہوکر در وازہ بند کر لیتے اور مجاہدہ کیا کرتے۔

### حج و زیارت

بیت المقدس کی زیارت سے فارغ موکرمقام خلیل مسئے جہال حضرت ابراہیم علیہ السلام کی قبرہے پھر حج کی نیت سے مکہ معظمہ اور مدینہ منوره كا قصد كيا مكه مين مدت تك قيام ربال الى سفر مين مصروا سكندريد پنچ اور اسکندریه میں مدت تک قیام رہا۔ ابن خلکان کا بیان میکہ یہاں ے پوسف بن تاشفین سے ملنے کے لئے مراکش جانا جا ہتے تھے لیکن اس ا شامی بوسف کا انقال ہوگیا اور اس اراد سے باز آ ناپڑا۔ بعض بزرگوں نے اس روایت کی صحت میں اس لحاظ سے شک کیا ہے کہ امام صاحب تارک الدنیا ہو چکے تھے کسی امیر اور بادشاہ سے کیوں ملنے جاتے لیکن بیراعتراض سیجے نہیں ہے حقیقت پیرہے کہ امام صاحب جس امن واطمینان و بے تعلقی سے زندگی بسر کرنا جا ہے تھے وہ ان ممالک میں نعیب نہیں ہوسکتی تھی۔اس لئے مراکش کا قصد کیا ہوتو کوئی تعجب کی بات نہیں ۔غرض دس برس متصل مقامات متبر کہ میں پھرتے رے اکثر ویرانوں میں نکل جاتے اور چلے تھینچتے تھے اس دلچسپ سفر کے ا دلچیپ واقعات بہت کم معلوم ہو سکے۔جت جت جستہ کچھ پند چاتا ہے وہ ذمل مين درج ہے۔

### سفر کے بعض دلچسپ حالات

ایک فخف نان کو بیابان میں دیکھااس وقت ایک خرقہ بدن پر تھا اور ہاتھ میں پانی کی چھاگل تھی۔ون ان کو چارسوشا کر دوں کے حلقہ میں ویکھ تھا۔ جیرت زوہ ہوکر ہو چھا کہ کیا درس دینے سے بیرها است بہتر ہے امام صاحب نے جھارت کی نظر سے اس کی طرف دیکھا اور بیہ اشعار پڑھے۔

تسر کست هدوے لیسلسے وسسعدی بسمنول وعسدت السبی مسعسحسوب اول مسنسزل فیسسنسسادت بسبی الاشسواق مهلاً فهسذه مسنسازل مسن تهسوی رویسدک فسانسزل

# مقام خلیل میں

الوسام میں جب مقام خلیل میں پنچ تو حضرت ابراہیم کے مزار مبارک پرحاضر ہوکر تین باتوں کا عہد کیا۔ ا۔ کسی بادشاہ کے دربار میں نہ جاؤں گا۔ ۲۔ کسی بادشاہ کا عطیہ نہ لوں گا۔ ۳۔ کسی سے مناظرہ اور مباحثہ نہ کروں گا۔ چنانچ مرتے دم تک ان

باتوں کے پابندرہے۔

بیت المقدس میں ایک دن مہدیسی میں لینی جہاں حضرت میسیٰ کا کہوارہ تھا حاضر ہوئے۔ چند مقدس بزرگ یعنی اسمعیل حائ ابراہیم شاک ابوالحن البصری وغیرہ بھی ساتھ تھے دریا تک محبت رہی۔ امام صاحب نے ذوق کی حالت میں بیاشعار پڑھے۔

ندیتک لولا السحب کست ندیتنی
ولکن بسحرالسقلین سبتنی
اتیتک لسساضاق صدری عن الهوی
ولوکست تدری کیف شوقی اتیتنی
ابوالحن بعری پر وجد کی کفیت طاری ہوئی جس سے تمام
ماضرین پراثر ہوا۔ یہال تک کما کثروں نے گریبان چاکروا۔

### احياء العلوم كي تصنيف

ابن الا ثیر نے لکھا ہے کہ اما صاحب نے احیاء العلوم اس سفر میں تصنیف کی اور دمشق میں کتاب نہ کور کو ہزاروں شائقین نے خودا نہی سے پڑھا۔ بعض نامور مورخوں نے اس واقعہ کی صحت سے اس بنا پر انکار کیا ہے کہ اس متم کے سفر میں اس طرز کی کتاب کو کر تصنیف کی جا کے شہرامام صاحب جس جذب و بے خودی کی حالت میں سفر کے لئے الحے اس کے لحاظ ہے تصنیف وتالیف کا مسکلہ قیاس میں نہیں سفر کے لئے الحے اس کے لحاظ ہے تصنیف وتالیف کا مسکلہ قیاس میں نہیں

آسكاليكن زياده محقيق اوركاوش سےمعلوم ہوتا ہے كدوس برس كى مدت سفرمیں ان کی حالت مکسال نہیں رہی ۔ مدتوں اگر ان پر جذب ومحویت طاری رہی تو برسوں وہ سلوک کے عالم میں بھی رہے اور اس زمانے میں وہ ہرفتم کے علمی اشغال میں مصروف رہتے تھے۔ رسالہ تو اعد العقا دجوعلم عقائد میں ہے انہوں نے اس سفر میں بیت المقدس والوں کی فرمائش پر لکھا۔ابوالحن علی بن مسلم جوا مام صاحب کے شاگر دوں میں بہت بڑے فاضل گذرے ہیں اور جن کوقوم کی زبان سے جمال الاسلام کا لقب ملا انہوں نے سفر بی زمانے میں بمقام دمشق امام صاحب سے علوم کی تحصیل كى تقى - امام صاحب نے خودمنقذمن العملال ميں لكھا ہے كہ جج كرنے کے بعد اہل وعمال کی کشش نے وطن پہنجایا۔ حالانکہ میں وطن کے نام ہے کوسوں بھا گتا تھا۔ وطن پہنچ کر میں نے عزات وخلوت اختیار کی لیکن ز مانے کی ضرور تیں اور معاش کی تلاش میرے صفائے وقت کو مکدر کردیتی تھی اور دلجمعی اور اطمینان کا وقت جشہ جشہ ہاتھ آتا تھا۔غرض اس بے تغلقی کے زمانہ میں بھی امام صاحب کی بیرحالت رہی کہ

م برطارم اعلے نشینم کے بریشت بائے خود نہ بینم

#### دوباره درس و تدریس

تم او پر برط آئے ہو کہ امام صاحب کوجس چیز نے بیاباں نوردی

برآ ماده کیا تفاوه محقیق حق اور انکشاف حقیقت کا شوق تفا۔امام صاحب کا بیان ہے کہ مجاہدات اور ریاضیات نے قلب میں ایس صفائی پیدا کر دی كهتمام حجاب المه محيئ اورجس قدر شك وشيح تصآب سيآب جات رہے۔ انکشاف حق کے بعد امام صاحب نے دیکھا کہ زمانہ کا زمانہ ند ب کی طرف سے متزلزل ہور ہاہے اور فلسفہ وعقلیات کے مقابلے میں نہ ہی عقائد کی ہوا اکھڑتی جاتی ہے یہ دیکھ کر ارادہ کیا کہ عُزلت کے دائر ہے سے تعلیں ۔حسنِ اتفاق یہ کہاسی زمانے میں سلطان وفت کا حکم پہنچا که'' درس وافادہ کی خدمت قبول کیجئے'' میتم اس قدر تا کیدی تھا کہ امام صاحب انکار کرتے تو ناراضی تک نوبت پیچی امام صاحب اب بھی متامل تصادراس لئے صوفی احباب ہے مشورہ کیا۔سب نے غرات کے چھوڑنے کی رائے دی بہت سے مقدس لوگوں کوخواب میں القا ہوا کہ یہی امرِ خدا کی خوشنودی کا باعث ہے۔سب سے بردھ کریدخیال پیدا ہوا کہ حدیث وارد ہے کہ خدا ہرنی صدی کے آغاز پر ایک مجدد پیدا کرتا ہے۔ ا تفاق سے یانچویں صدی کے آ غاز کوایک ہی مہینہ باقی تھا۔

### نظاميه نيشاپور ميں تدريس

غرض ذوقعدہ ۱۹۹۹ھ میں امام صاحب نے نیٹا پور کے مدرسہ نظامیہ میں مسندِ درس کوزینت دی اور بدستور پڑھنے پڑھانے میں مشغول ہوئے۔ امام صاحب نے سلطان وقت کے لفظ سے جس کوتجیر کیا ہے وہ فخر الملک تھا جو نظام الملک کا سب سے بڑا بیٹا اور اس زمانے میں شخر سلحوتی (پسر ملک شاہ) کا وزیراعظم تھا۔ وہ نہایت علم دوست اور پایہ شناس تھا۔ امام غزالی کے تقدس اور جامعیت کا شہرہ س کرخود ان کی خدمت میں حاضر ہوا اور نہایت اخلاص وعقیدت فلا ہرکی۔ اس کے ساتھ نہایت عاجزی سے عرض کی کہ نظامیہ نیشا پورکی مدری قبول فرما ہے ۔ ا

### نظامیه سے کنارہ کشی

فخرالملک محرم من هے میں ایک باطنی کے ہاتھ سے شہید ہوا اور عالبًا اس کی وفات کے تصور ہے ہی دن بعدا مام صاحب نے عہدہ تدریس عالبًا اس کی وفات کے تصور ہے ہی دن بعدا مام صاحب نے عہدہ تدریس سے کنارہ کشی کرکے طوس میں خانہ شینی اختیار کی ۔گھر کے پاس ہی ایک مدرسہ اور خانقاہ کی بنیاد ڈالی جہاں مرتے دم تک ظاہری و باطنی دونوں علموں کی تلقین کرتے رہے۔

### امام صاحب کے حاسدین

امام صاحب کی مقبولیت عام جس قدر روز بروزتر تی کرتی جاتی تھی ایکے حاسدوں کا گروہ بھی بڑھتا جاتا تھا۔خصوصاً امام صاحب نے احیاءالعلوم میں جس طرح تمام علاء ومشائخ کی ریا کاریوں کی قلعی کھولی تھی اس نے ایک زمانے کوان کا دشمن بنادیا تھا۔ نوبت یہاں تک پنچی کہ ایک گروہ کثیر نے خالفت پر کمر بائدھی اور علانیان کی آبروریزی کی فکر میں ہوئے۔ اس زمانے جس خراسان کا فرماز وانجر بن ملک شاہ سلحوتی تھا۔ اس خاعمان کو امام حنیفہ کے ساتھ نہایت حسن عقیدت تھا امام ابوحنیفہ کے مزار پراول ای خاعمان نے گنبداور روض تعمیر کرایا تھا۔ یا

### امام صاحب کی مخالفت

امام صاحب نے آغاز شباب میں ایک کتاب مخول نام اصول نقد میں تصنیف کی تھی جس میں ایک موقعہ پرامام ابو حنیفہ صاحب پرنہایت سختی کے ساتھ نکتہ چینی کی تھی اور نہایت گتا خاندالفاظ ان کی شان میں

ا المام ما حب برخ النين كى يورش اور حكومت كـ ذريدسان به آيرو كى كر كريك ايك ملم الثبوت واقد ب ليكن واقد كى بعن خسوميات نهايت بحث طلب بين -

ا۔ قطی طورے معلوم ہیں ہوتا کہ بادشاہ کون تھا۔ یس نے بخرکانام لیا ہے جس کے چندوجوہ ہیں۔ اواؤ تو
سنس الائر کروری نے تو ل کی رویش جو کہا ہی ہے اس بی بخرک نام کی تقریح کی ہے۔ دوسرے
یہ کرمکا تبات الم مؤالی بیل تھا ہے کہ سلطان نے معین الملک کوئر ائی کے حاضر کرنے کا تھر دیا اور یہ بیٹی
ہے کہ معین الملک کا بخروذ رہتی جی الم بیا کہا ہی الا شحر نے واقعات الاہ پیش تقریح کی ہے لیکن مشکل بہہ
کرمکا تبات غزالی ہی ہے محل کھا ہے کہ الم صاحب نے اس واقعہ کے بعد صحیح الملک نام ایک کاب لکھ
کر بادشاہ اسلام کو بیسی مصاحب کشف التلون نے المتر المسیوک کے نام کے ذیل جی جو سے الملوک
کر بادشاہ اسلام کو بیسی مصاحب کشف التلون نے المتر المسیوک کے نام کے ذیل جی جو سے الملوک
کا ترجمہ ہے کہا ہے کہ یہ کاب الم غزالی نے محر بن ملک شاہ سلوتی تھا اور سلطان نجر نیاجیہ کام کرتا تھا۔
ہے کہ جب تک بھر بن ملک شاہ زعرہ رہاتان وی تھا اور سلطان نجر نیاجیہ کام کرتا تھا۔

استعال کے تھے۔امام صاحب کے خالفین کے لئے یہ عمدہ دستاہ پرتھی۔
یہ لوگ بخر کے دربار میں یہ کتاب لے کر پنچے ادراس پرزیادہ آب درنگ
چڑھا کر پیش کیا۔اس کے ساتھ امام صاحب کی اور تصانیف کے مطالب
بھی الٹ پلٹ کر بیان کئے اور دعویٰ کیا کہ امام غزالی کے عقائد زندیقانہ
اور طحدانہ ہیں۔ لے

### سلطان سنجرکا امام صاحب کو طلب کرنا

سنجرخودصا حب علم نہ تھا کہ بدگوئیوں کی شکا بنوں کا خود فیصلہ کرسکتا۔ جبہ ودستار والوں نے جو پچھ کہااس کو یقین آھیا اور امام غزالی

 ک حاضری کا حکم دیا۔امام صاحب عبد کر چکے تنے کہ کسی بادشاہ کے دربار میں نہ جائیں مے ادھر فرمان شاہی کا بھی لحاظ تھا اس لئے مشہد رضا تک گئے اور دہاں تھہر گئے ۔سلطان کوزبان فارسی میں ایک مفصل خط لکھا اس کے بعض فقرے جومطلب سے تعلق رکھتے ہیں یہ ہیں۔ اپنی نسبت لکھتے بین - لست سال درایام سلطان شهید ( یعنی ملک شاه ) روزگار گذاشت وازدبهاصفهان وبغداد اقبالها ويدأ وچند بارميان سلطان وامير المومنين رسول بود در کار ہائے بزرگ دورعلوم دین نز دیک ہفتا د کتاب تصنیف کر د پس دنیا راچنا نکه بود بید و بحملگی بینداحت ٔ ومدتے در بیت المقدس ومکه قیام کرد۔ او برسرمشهدا براہیم خلیل عبد کرد که ہرگز پیش ہی سلطان نه رود ٔ د مال ہیج سلطان تگیر وومنا ظرہ وتعصب مکند ۔ دوازہ سال بریں وفا کرد اميرالمومنين وبمهسلطانال دعا گوئي رامعذور داشتنژ \_اكنوں شنيدم كه از مجلس عالى اشارت رفته است بحاضرة مدن فرمان رابه مشهدرضا آ دم دنگا بداشت عبدخليل رابه شكرگاه نيام م

### سنجر کے دربار میں

اس خط کو پڑھ کر سلطان امان صاحب کی زیارت کا مشاق ہوا۔ اور در باریوں سے کہا کہ میں چاہتا ہوں کہ رو در رو باتیں کر کے ان کے عقائد وخیالات سے واقف ہوں ۔ خالفین کو بیرحال معلوم ہوا تو ڈرے کہ کہیں بادشاہ پرامام صاحب کا جادونہ چل جائے۔ اس لئے یہ کوشش کی

كه امام صاحب لشكر كاه تك آئيل ليكن در باريس نه جانے يائيں - بلكه بابرى مناظره كى مجلس قائم مواورامام صاحب كومناظره اورمباحثه ميس زچ کیا جائے۔طوس کےعلماء وفضلاء نے بیخبرسی تو لشکرگاہ میں ہنچے اور خالفین سے کہا کہ 'جم لوگ امام صاحب کے شاگرد ہیں۔مسائل بحث طلب ہمارے سامنے پیش کئے جائیں جب ہم عبدہ برآ نہ ہوسکیں تو امام صاحب كوتكليف دى جائة تمهارا بدرتبيس كدامام صاحب تم كوخاطب بنا کیں۔ان جھکڑوں کی وجہ سے خرنے یہی مصلحت مجھی کہ امام صاحب کو سامنے بلا کر فیصلہ کرلیا جائے معین الملک کوجووز پراعظم تھاا مام صاحب کی طبی کا تھم دیا۔امام صاحب تا جاراتشکرگاہ میں آئے اور معین الملک سے لے معین الملک بوے عزت واحترام کے ساتھ پیش آیا اور ان کے ساتھ ساتھ سنجر کے در باتک گیا۔ خبر تعظیم کے لئے اٹھااور معافقے کے بعد سربرشای برجگه دی-امام صاحب ہر چند بڑے بڑے دربار دیکھ کے تھے نا ہم سنجر کے جاہ وجلال سے مرعوب ہوئے اورجہم پر رعشہ پڑ گیا۔ ایک قاری ساتھ تھا اس سے کہ قرآن کی کوئی آیت پڑھو۔اس نے ب آیت بڑھی۔الیس الله بکاف عبدہ یعنی کیا خداایے بندے کے لے کافی نہیں ہے۔اس آیت کے اثر سے دل قوی ہوگیا۔ سنجر کی طرف خطاب کیا اور ایک طول طویل تقریر کی جو بعینه ان کی مکاتبات میں درج ہے عفتگو کے خاتمہ برکہا کہ جھے کودو با نیس عرض کرنی ہیں۔

"ایک بیک طوس کے لوگ پہلے ہی بدانظا می اورظلم کی وجہ سے تناو تھے۔اب سردی اور قبط کی وجہ سے بالکل برباد ہو گئے ان پررتم کر خدا

تجھ پہمی رحم کرے گا۔ افسوس مسلمانوں کی گردنیں مصیبت اور تکلیف سے ٹوٹی جاتی ہیں اور تیرے گھوڑ وں کی گردنیں طوق ہائے زریں کے بار سے ۔''

دوسرے مید کہ میں بارہ برس گوشد شین رہا پھر فخر الملک نے یہاں آنے کے لئے اصرار کیا۔ میں نے کہا کہ یہ وقت ہے کہ کوئی شخص ایک بات بھی سی کہنی چاہے تو زمانہ اس کا دشمن بن جاتا ہے۔لیکن فخر الملک نے نہ مانا اور کہا کہ بادشاہ وقت عاول ہے اگر کوئی خلاف بات ہوگی تو میں سینہ سیر ہوں گا۔

میری نسبت جو بیہ مشہور کیا جاتا ہے کہ میں نے امام ابوحنیفہ پر طعن کئے ہیں محض غلط ہے۔امام ابوحنیفہ کی نسبت میراوہی اعتقاد ہے جو میں نے کتاب احیاءالعلوم میں لکھا ہے ان کونن فقہ میں انتخاب روز گار سمحقا ہوں۔

### سنجر پر امام صاحب کی تقریر کا اثر

امام صاحب کی تقریرین کر سنجرنے کہا کہ آج عراق اور خراسان کے تمام علاء کا مجمع ہوتا تو سب لوگ آپ کے کلام سے مستفید ہوتے۔ تاہم یہ حالات آپ اپنے ہاتھ سے قلم بند سیجئے تا کہ تمام ممالک میں مشتہر کئے جائیں جس سے لوگوں کو یہ بھی معلوم ہوگا کہ میر ااعتقاد علاء کی نسبت کیما ہے۔ آپ کو درس کی خدمت ضرور قبول کرنی ہوگی۔ فخر الملک جس نے آپ کو نمیثا پور کے قیام پر مجبور کیا تھا میر اا دنی خادم تھا۔ میں تھم دوں گا کہ تمام علماء سال میں ایک بار آپ کی خدمت میں حاضر ہوں اور اپنی مشکلات آپ سے حل کریں۔

در ہارشاہی ہے اٹھ کرامام صاحب شہر (طوس) میں آئے۔تمام شہراستقبال کو نکلا اور لوگوں نے جشن عام کر کے امام صاحب پر ذروجوا ہر نثار کئے۔

خالفین اب بھی اپی شرارت سے باز نہ آئے۔امام صاحب کے پاس جاکران سے یو چھا کہ آپ ندہب میں کس کےمقلد ہیں۔امام صاحب نے کہاعقلیات میں عقل کا ادر منقولات میں قرآن کا' آئمہ میں ہے کسی کا مقلد نہیں ہوں۔ مخالفین بیس کر اٹھ کھڑے ہوئے اور امام صاحب کی بعض تضیفات (مشکوة الانوارو کیمیائے سعادت) پر اعتراضات لکھ کر بھیج۔ امام صاحب نے محقیق اور تفصیل کے ساتھ ان اعتر اضوں کا جواب لکھا۔ چنانچہ مکا تبات میں پیجواب بعینہ منقول ہے۔ بيه فدنه تو فرو ہو گياليكن امام صاحب كى شهرت ومقبوليت ان كو چین ہے بیلے نہیں ویتی تھی۔ موج میں سلطان محمد بن ملک شاہ نے جب نظام الملک کے بڑے بیٹے احمد کوزیراعظم مقرر کر کے قوام الدین نظام الملک صدرالاسلام کالقب دیا تواس نے امام صاحب کو پھر بغداد میں بلانا حام ہا۔ بغداد کا نظامیہ تمام دنیا میں مسلمانوں کاعلمی مرکزتشکیم ہوچکا تھا اور نہایت دور دراز ملکوں ہے لوگ بھیل تعلیم کے لئے وہاں جاتے

تے۔ اس بنا پرادگان سلطنت ہیشہ کوشش کرتے تھے کہ اس کا علی سیسیت میں فرق ندآ نے پائے۔ امام خزال نے جب نظامیہ کو چھوڑا تھا تو اپنے چھوٹ بھائی کو اپنا نائب مقرر کر گئے۔ لیکن یہ عارضی انظام تھا۔ امام صاحب کی طرف سے ماہوی ہوئی تو مستقل انظام کیا گیا۔ لیکن امام صاحب کی طرف سے ماہوی ہوئی تو مستقل انظام کیا گیا۔ لیکن امام صاحب کے دنید کا محص کہاں کی سکتا تھا۔ بھیجہ یہ ہوا کہ نظامیہ کا وہ اثر ندر ہا احمد جب مسند وزارت پر مسمکن ہوا تو سب سے پہلے اس مہم پر توجہ کی۔ خلیفہ بغداد کوخود بھی اس کا بہت خیال تھا۔

خراسان جس میں طوی واقع ہے سلطان سنجر کے زیر حکومت اور صدرالدین محمد بن فخرا الملک بن نظام الملک سنجر کا وزیر تھا۔ احمد نے صدرالدین کوایک خطاکھا کہ امام غزالی کو فظامیہ بغداد کی مدری کے لئے آ مادہ کیا جائے۔ اس کے ساتھ امام صاحب کے نام کا بھی خطاتھا کہ ووثوں خطان کی خدمت بی ساتھ بھیج جا کیں۔ ووثوں خطان کی خدمت بی ساتھ بھیج جا کیں۔ خط بحد بخد فخرے درج ذیل ہیں۔

### وزيراعظم كاخط

" پوشیده نیست که مدرسه نظامیه قدس الله ایا ها مجدے بزرگ ست که خدادند شهید قدس الله روحه انظام الملک آن رابه ابتا فرموده است درمتر خلافسی معظم و جوارد عامت مقدس چنال جائیست که معدن علم دین ونیع فضل وموضع تدریس و ماوائے علما و ومقعمد مستفیدان وطلبه علم است واگر چدآ ثارخداوندشهیددر جهال نشر ست ایا آج اثرے بموضع ترازان نیست جمام مجاورت مرائے عزیز مقدی نبوی (یعنی آستانه خلافت) دتا جهال باشدای خیرمخلدخوابد بود۔ وای منقبت موبد برباد جمله الله البیت فریف است درتاسیس مبانی این مجد مبالغ نمودن۔ اس خطرے بیر ثابت ہوتا ہے کہ تمام لوگوں نے خلیفہ بغداد مستظیم باللہ سے التجا گی تھی کہ جس طرح ہو سکے آمام غزالی کونظامیہ کے دری کے لئے بلایاجائے چنانچے دو فقرے یہ بین۔

### دربارخلافت سے امام صاحب کی طلبی

"و نیزاز سرائے عزیز مقدی نبوی (مینی ایوان خلافت)

ذریعت مود دو تد بیرال رامبالغه بافر مود در وای خطاب صادر شد

تاصد رالدین به تحفظ این خر جز بخواجه اجل زین الدین ججة الاسلام

فرید الزیال ابوعاد محمد بن الغزالی ادام الله تمکد اجتمام تکیرو از انچه ادیگانه

جهال وقد وه عالم واکلیت نمائے روزگارست "

اس فرمان پر در بارخلافت کے تمام ارکان کے دستخط ثبت تھے اور یہ فلا ہر کیا تھا کہ ماشیہ بوسان خلافت اور ارکان سلطنت سب امام صاحب کے قدوم پرچھ براہ ہیں۔

احد بن نظام الملك نے خود امام ساحب كو جو خط لكما اس كا

ماحسل بیتھا کداگرچہ آپ جہال تشریف رکھیں کے وہی جگہ درسگاہ عام بن جائے گی لیکن جس طرح آپ متعقد اے روز گار بیل آپ کی قیام گاہ بھی وہی شہر ہوتا جاہے جو تمام اسلام کا مرکز اور قبلہ گاہ ہوتا کہ تمام دنیا کے ہر صے کے لوگ باآسانی وہاں بہنج سکیں اور ایبا مقام صرف دارالسلام بغداد ہے۔

### امام صاحب کا انکار اور معذرت

امام صاحب نے ان خطوط وفرایین کے جواب یں ایک طول طویل خطول کے انکہ بید کہ یہاں طوی طویل خطول کا کھا اور بغداد نہ آئے کے متعدد عذر کھے۔ ایک بید کہ یہاں طوی میں اس وقت ڈیڑ وسوستعدو طلبا مصروف تحصیل ہیں جن کو بغداد جائے میں زحمت ہوگی۔ دوسرے بید کہ جب بی پہلے بغداد میں تھا تو میرے اہل وعیال نہ تھے اب بال بچل کا جھڑا ہے اور بیلوگ ترک وطن کی زحمت نہیں اٹھا سکتے۔ تیمرے بید کہ بیل نے مقام خلیل میں عہد کیا ہے کہ اس کے مناظرہ ومباحثہ نہ کروں گا اور بغداد میں مباحثہ کے بغیر چارہ نہیں۔ اس کے سواور بارخلافت میں سلام کرنے کے لئے حاضر ہوتا ہوگا اور بیل اس کے صواور بارخلافت میں سلام کرنے کے لئے حاضر ہوتا ہوگا اور بیل مناز کی مراحثہ کے ماضر ہوتا ہوگا اور بیل خوش کو گور ہوتا ہوگا اور بیل کو گوارہ نہیں کرسکتا اور بغداد میں میری گوئی جا تیداونیں۔ مناظرہ خطافت وسلطنت کی طرف سے کو بہت ہی کھ کد ہوئی امام خرض خلافت وسلطنت کی طرف سے کو بہت ہی کھ کد ہوئی امام

صاحب نے صاف الکار کیا اور گوشہ عافیت سے باہر نہ لگلے۔

### فن حديث كي تكميل

امام ماحب نے حدیث کافن اٹتا ہے تعمیل نہیں سیکما تھا۔ اب اس کی تحمیل کی اس کی تحمیل کی اس کی تحمیل کی اس کی تحمیل کا خیال آیا۔ حافظ عمر بن ابی الحن الروای ایک مشہور محدث منصد وہ اتفاقیہ طوس میں آئے امام صاحب نے ان کو اپنے ہاں مہمان رکھا اور ان سے مجے بخاری ومسلم کی سندلی۔ حافظ ابن عساکر نے لکھا ہے کہ ' امام صاحب نے مجے بخاری ابوا تعمیل جمعی سے برجی۔'

### آخري تصنيف

امام صاحب فحر میں اگر چہ بالکل عابد مرتاض بن گئے تھے اور شب وروز مجاہدات وریاضات میں بسر کرتے تھے تاہم تعنیف وتالیف کا مشغلہ بالکل ترک نہ ہوا۔ اصول فقہ میں مصفی جوان کی نہا ہت اعلی درجہ کی تعنیف ہے اس سے ایک برس بعدامام صاحب کی تعنیف ہے اس سے ایک برس بعدامام صاحب نے انقال کیا۔

## وفات

امام صاحب في اجادي الثاني هذه ويس مقام طابران انقال

اوروہیں مرفون ہوئے۔ ابن جوزی نے ان کے مرنے کا قصدان کے بھائی ا غزالی کی روایت سے حسب ذیل لکھا ہے۔

'' پیر کے دن اہام صاحب منے کے وقت بستر خواب سے اٹھے' وضوکر کے نماز پڑھی۔ پھر کفن منگوایا اور آ تھھوں سے لگا کرکہا'' آ قا کا تھم سرآ تھموں پر'' یہ کمہ کریاؤں پھیلا دیتے لے لوگوں نے دیکھا تو دم نہ تھا۔ اہام صاحب کے مرنے کا تمام اسلامی ونیا کوصدمہ ہوا۔ شعرا۔ مرجے لکھے' چنداشعاریہ ہیں۔

بكى على حجة الاسلام حسين ثومے
من كسل حيى عظيم القيدر اشرف
تسلك السرزية تستسوئ حسلسدى
والسطسرف تسهده والسدمع تسنزنه
مفنسي نساعظم مفقود فجعت بسه
من لا تنظيم لسه فسي النساس يخلفه

# اولاد

امام صاحب نے اولا و ذکورنیس چھوڑی۔ چندلڑکیاں تھیں جن میں سے ایک کا نام ست المنی تفاران کی اولا دکے سلسلے کا پند دور تک چاتا ہے قبومی نے کتاب المصباح میں شخ مجد الدین سے امام صاحب کے لقب کی نسبت ایک روایت نقل کی ہے۔ شخ مجد الدین چھٹی پشت میں ست المنیٰ کی اولا دمیں سے مجھے اور والے میں موجود شعے ۔

#### تلامده

امام صاحب کے شاگر دنہا ہے گڑت سے تھے خودامام صاحب نے ایک خط میں ایک بڑار تعداد بیان کی ہے۔ ان میں بعض بڑے نامور گزرے ہیں۔ محد بن قومرت جس نے آپین میں خاعدان تاشقین کومٹا کر ایک نہایت عظیم الشان سلطنت کی بنیاد ڈالی۔ امام صاحب ہی کا شاگر و تفاد علامہ ابو بکر عمر بی جوعلائے اندلس میں شہرے عام رکھتے ہیں امام صاحب ہی کے شاگر دیتے۔ اس موقع پر ہم ان کے چند ممتاز مارک کا یک فیرست درج کرتے ہیں۔

| مختصرحال                              | نام                       |
|---------------------------------------|---------------------------|
| مرسم من پدا موے اور مرس م م           | قاضي ابونفراحم بن         |
| وفات پائی۔ طوس میں امام صاحب سے       | عبدالله                   |
| نقه کی تحمیل کی ۔                     |                           |
| مدرسه نظامیه می متعدد علوم کا درس دیے | ابوالغتج احمد بن على      |
| شے-١٥ ويس وفات يائي۔                  |                           |
| مشهور واعظ مصر مديث سمعاني و بغوي     | ابومنعودجر بن اسمعيل      |
| -400%-                                |                           |
| فقه من امام ماحب ك شاكرد تعد          |                           |
| فقدامام صاحب سيريمي مديث مس حافظ      | ابوحا مدمحمه بن عبد الملك |

| حمدي كے شاكرد تھے۔                                                                                      | •                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| امام صاحب کی کتاب الجام العوام کے                                                                       | ابوسعيد محرين على كردى    |
| راوی میں میں ۔اوب میں مقامات حریری                                                                      |                           |
| كمعنف كمثاكرد تف                                                                                        |                           |
| مشهور عالم بين امام صاحب كى كتاب بسيط                                                                   | امام الوسعيد محمد بن سيخي |
| کی شرح اول انبی نے کھی۔                                                                                 | نیثا پوری                 |
| مشہور عالم بیں امام صاحب کی کتاب بسیط<br>کی شرح اول انہی نے لکھی۔<br>امام صاحب نے ایک خط میں لکھا ہے کہ | ابوطا برامام ابراهيم      |
| میرے شاگردوں میں بیاب سے متاز                                                                           |                           |
| ہیں۔شام وغیرہ کے سنرمیں بیامام صاحب                                                                     |                           |
| ك مركاب تف المام الحرمين سے بعى                                                                         |                           |
| رِ حاتما - ١١٥ م من شهيد بوت -                                                                          | 1                         |
| فن تصوف المام صاحب سے سیما تھا۔                                                                         |                           |
|                                                                                                         | آ ذر پياني                |
| مشهور محدث اورسياح يتصسعاني اورابن                                                                      |                           |
| جوزی نے مدیث میں ان کی شاکردی کی۔                                                                       | اليسيني                   |
| اس ماحب سے نقد                                                                                          | Total Control             |
| برمی ہے۔                                                                                                |                           |
| پر ماھے۔<br>ان کو احیاء العلوم برزبان یادتھی۔ ۸۳۸ھے                                                     |                           |
| ان واحدود عوم بررون یادی در اسطها<br>میں وفات یائی۔                                                     |                           |
| یں وفاق ہاں۔<br>بیاس رشبہ کے خص مے کہ نظامیہ کے مدرس                                                    | الومنصورسعيدين محر        |
| ایا ال التبدے اللہ اللہ میدے مدرال                                                                      | ابو سور معید ان کر        |

| مقرر ہوئے۔<br>طوس میں امام صاحب سے فقتہ پردھی۔                                                                       | ابوالحن على بن محد جويي |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| امام صاحب کے نامور شاکردوں میں                                                                                       | موتی<br>ابوالحن علی بن  |
| تھے۔ حافظ این صبا کر محدث نے ان کی شاکردی کی۔ ۵۳۳ھ جیس وفات پائی۔ بوے مثل میں امام بوے مثل میں امام بوے مثل میں امام |                         |
| برے ما در میں ہیں۔ وسی میں اہم<br>ماحب سے تعمیل کی۔<br>حافظ ابن عسا کروغیرہ ان کے شاگر دہیں۔                         |                         |

ان بزرگوں کے سوا اور بہت سے شاگرد تنے جن کے نام کی تنصیل کی ضرورت نہیں۔

## حصه دونم

### تصنيفات .

تفنیفات کے لحاظ ہے امام صاحب کی حالت نہایت جرت انگیز ہے انہوں نے کل ۵۰۵،۵۰ برس کی عمر پائی۔ تقریباً بیس برس کی عمر پائی۔ تقریباً بیس برس کی عمر سے تعنیف کا مشغلہ شروع ہوا۔ کیارہ برس صحرا نوروی اور بادیہ بیائی بیس گذرے درس وقدریس کا شغل بیشہ قائم رہا اور بھی کسی زمانے میں بیشہ قائم رہا اور بھی کسی زمانے میں

ان کے شاگردوں کی تعداد ڈیڑھ سوسے کم نہیں رہی۔ فقر وتصوف کے مشط جدا دوردور سے جو فقاوی آتے تھان کا جواب لکفتا الگ ۔ ہایں ہمسینکڑوں کتا ہیں تعنیف کی جلدوں ہمسینکڑوں کتا ہیں تعنیف کی جلدوں میں اور جو تعنیف ہے اپنے باب بنظیر ہیں اور جو تعنیف ہے اپنے باب بنظیر ہے۔ سی ہے۔ سی ہے۔

این سعادت بزور بازونیست

ميں سب سے تبلے ان كى تفنيفات كى ايك اجمالى فهرست بترتيب حروف ہجى لكمتا ہوں جوطبقات ہى اورشرح احيا اور كشف الظنون سے ماخ ہے۔ پھرخاص خاص كما ہوں ہو طبقات ہكى قدر مفصل حالات لكموں گا۔
حرف الف: احياء العلوم - اطلاعلى امشكل الاحياء - اربعين - الاساء الحنى - الاقتصاد فى الاعتقاد - الجام العوام - اسرار معاملات الدين - الرار الانور - الالهية بالا آيات المعلوق - اخلاق الا برار والنجاه من اسرار الانور - الالهية بالا آيات المعلوق - اخلاق الا برار والنجاه من

الشرار-اسراراتاع النة-إسرارالحروف والكلمات ايهاالولد حرف ب : بداية البداية ورموعظت بيط ورفقه بيان القولين

الثافى - بيان فضائح الاباحية -بدائع المنع -

حرّف ت: عبد الغافلين - تليس الميس - تهافة الفلاسفد تعليقة في فروع الهذهب - تحصين الماخذ - تحصين الاولة - تفرقة بين الاسلام والزندقد -

حرف ج: جوابرالقرآن

حرف ح: جمة الحق-هيقة الروح\_

حن ن: خلاصية الرسائل الي علم المسائل في الهذبب- اختصار المختفر

للمزني ومواحد الكتب المشهورة \_

حرف ر: الرسالة القدسيه

حرفس: سلسر العنون رتب فيدآيات القرآن على اسلوب غريب حرف ش: شرح وائزة على بن الى طالب المسماة بجنة الاساء \_ شفاء لعل في التي التي التي الم

العليل في مسلة التعليل\_

، من المعتبرة المعباح على الله عقو والعقروم والخيص الحقر

حرف ع: غاية الغور في مسائل الدور في مسلية الطلاق في غورالدور الفه بغداد المرام

حرف فا: فأوي مشمله على مانة وتسعين - مسلة الفكرة والعبرة - فوانخ السور بالفرق بين الصالح وغير الصالح -

حرف ق: القانون الكلى - قانون الرسل - القربة إلى الله - القيطاس المشتقيم \_ قواعدالعقائد \_ القول الجميل في الزوعلي من غيرالانجيل \_

حن ك : كيميائ سعادت - كيميائ سعادت مخفر كشف علوم

الآخرة - كثر العدة به حرف ل: إللباب المتعل في علم الجدل -

حرف م: المتصلى في اصول الفقد متحول - ما فذ في الخلافيات - بين الحنية والثانعية المبادي والغايات الجالس الغزاليد مقاصد الفلاسفة - المنقذ من العلال - معيار النظر - معيار العلم في المنطق - محك النظر مشكوة الانوار متنظيري في الروعلي الباطنيي ميزان العمل مواهم الباطنير المنج الأعلى - معراج الساللين - المكون في الاصول - مسلم

السلاطين - مفصل الخلاف في اصول القياس - منهاج العابدين قيل موآخرتاليفاند - المعارف الحقلية -حرفن: مسيحة الملوك فارى حرف و: وجيز - وسيط حرف ى: ياقوت الناويل في النبير مهم جلا

مضامین کے لحاظ سے تصنیفات کی تقسیم

(مشهورتعنيفات مراديس)

489

وسيط - بسيط - وجير - بيان القولين الثافع - تعليمة في فرو المذهب فلاصة الرسائل اختصار الخضر علية الغور مجموعة فأوى -

اصول فقه

حصين الماخذ شفاء العليل منتخل في علم الجدل متح <del>ل مصلى ما</del>

فى الخلافيات منعل اللاف فى اصول القياس

منطق

معيارالعلم محك النظر فيزان العمل (بيركما بين يورب بين موجود بين فلسفه

مقاصدالفلاسة (بورب ملساس كانتوموجودي)

كلام

تهافة الفلاسفة معلا الجام العوام اقتضاد متنظيرى فضائح الاباحية وهيقة الروح وسطاس المتنقيم القول الجيل في الروطي من غير الانجيل موا الباطنية تفرقه بن الاسلام والزندقة الرسالة القدسيد

تصوف و اخلاق

احياء العلوم كيميائ سعادت المقصد الاقصى اخلاق الابرار جوا القرآن جوابر القدس في هيمة النفس مكلوة الانوار منهاج العابدين معرا

الغزالى السالكين نصحة الملوك الما الولد مراية المداية معلمة الاتوار في الما قف الاخبا

# مبدونانيه تعسيفات

الم مساحب على مع جوتفنيفات معبوري ان من من الحليم ہیں جن کی نبیت بعض بزرگوں کا بیان ہے کہ در حقیقت وہ امام صاحب تعنيف نبيل - الم تم كي جاركتابيل بيل معول معون برعلي غيرابله "كتاب ا والعوية سرالعالمين وينانيهم برايك كمتعلق تنعيل كساته بحث كر

### منحول

يركاب اصول فقديس ب- كشف اللون من ال كورواني حنیفے کے نام سے تکھا ہے اور قل پر العقیان کے مصنف کا قول تقل کیا ہے كە ' وە امام غرالى كىنىس بلكەممودمعنزلى كى تصنيف ب "منس الايمة كرورى في اس كماب كارد بحى لكعاب

اس كتاب مين امام الومنيفه برنهايت مخت حرف كيري كي باوردعو كياب كن الم ابومنيف كمسائل في مدى وا فلا بين - " چونكدامام صاح نے احیاءالعلوم میں امام ابو منیفہ کی نہایت مرح کی ہے اس کے علادہ آئمدویر براكبنا ام ماحب كى شان سے يوں بحى بعيد باس كے يدخيال كيا كيا ك امام غزالي كي تصنيف جيس موسكتي -

سين حقيقت بيه ب كد مرف اس دليل كي منابر بيدوعوى نيل كيا جاسكا

اولاً تورجال دناری کی تمام کابوں میں دہ امام صاحب ہی کی طرف منسوب کی ہے۔ تا نیا امام صاحب کے ابتدائی حالات جس نے فورے پڑھے ہیں سمجھ سکتا ہے کہ ابتدا و میں امام صاحب کا مزائ کمی قدر جادلہ پنداور نکتہ جو اقع ہوا تھا۔ محدث عبدالفافر فاری نے امام صاحب کو دونوں زمانوں میں دکھا۔ ان کا بیان ہے کہ امام صاحب ابتداء میں نہایت جاہ پند خود پرست المفرور سے لیکن اخیر میں ان کی حالت بدل کی اور وہ پھوسے کے ہوگئے۔ مغرور سے لیکن اخیر میں ان کی حالت بدل کی اور وہ پھوسے کے ہوگئے۔ مخول ای ابتدائی زمانے کی تھنیف ہوگئ ہم نے اس کتاب کود یکھا ہے خود اللہ کی طرز عیادت بتاتی ہے کہ وہ دی سے کی طرز عیادت بتاتی ہے کہ وہ دی سے کہ اس کتاب کود یکھا ہے خود اللہ کی طرز عیادت بتاتی ہے کہ وہ دی سے کی طرز عیادت بتاتی ہے کہ وہ دی سے کی طرز عیادت بتاتی ہے کہ وہ دی سے اس کتاب کود یکھا ہے خود ال

### مضنون به على غيراله

اس کتاب کی نسبت محدث این الصلاح اور علامداین السبکی کا دعوا ہے کہ امام صاحب کی تصنیف نہیں ہوئتی۔ ولیل یہ ہے کہ اس کتاب کا مصنفہ قدم عالم۔ انکارعلم جزئیات اور نبی صفات کا قائل ہے اور ان میں سے ہرعقیدہ کامستوجب ہے۔ اس بحث کے تصفیہ کے لئے ہم کوا ثبات ولمی دونوں جانب شہادتوں کا موازنہ کرتا جائے۔ رجال کی جس قدر مستند کتا ہیں ہیں سب میں ا کتاب کو امام صاحب کی تصنیفات میں شار کیا ہے۔ اس سے بورے کریہ کہ خود ا صاحب نے جو اہر القرآن میں جو ان کی مسلم تصنیف ہے اس کتاب کا ذکر

تعلی کی جانب مرف بیرقیاں ہے کہ اس میں بعض مسائل ایسے ندکور ہیں جوعلا مداین العمل ح وائن السیکی کے زدیک موجب تفریس ۔ اگرا نکار کے۔ مرف اس قدر ترین کافی ہوسکتا ہے تو احیاء العلوم میں بہت کی باتیں ندکور ہیں

بعضول كزديك كغركى مستوجب بين مثلا سيمسك كم موجوده عالم سي بهتر پیداکرنامکن نہیں ہے بہت سے آئمہ مدیث کے زویک ماف کفر ہے۔ اورای بنا پر بہت ہے لوگوں نے امام کی تکفیر کی کیکن احیاء العلوم میں بیہ مئله نهایت تفری سے فرکور ہے۔ چنانج علامہ شعرانی نے خاص اس مسله يرايك كتاب تكعي جس كانام الاجوبة المرمية عن أيمة النعها والصوفيه بيرا اس سے علاوہ جن مسائل کوموجب کفر قرار ڈیا ہے وہ جس حیثیت ے موجب کفر ہیں اس کا کوئی قابل نہیں اور جس کے لوگ قائل ہیں وہ موجب کفرنبیں مثلاً مفاحد کا جولوگ انکار کرتے ہیں اس کے بیمعیٰ قرار نبیں دینے کہ خذا بھیروطیم وسمیع میں ہے بلکہ یہ بیرمعنی مراولیتے ہیں کہ خدا کی ذات ہی بھروعلم وسمج کے لئے کافی ہے۔ بیرمنفات ذات سے علیحہ و نہیں ہیں جیسا کہ انسان اور حیوانات میں ہیں۔اس مطرح کے انکار متفات كوكون كفركه سكتا بهاى ممرح قدم عالم اورنعي علم جزييات كاستله ب لطف میرکد برمسائل مفون برعلی غیرابله مین سرے سے مذکور ہی نہیں۔ علامہ ابن الصلاح وابن السکی نے معلوم نہیں کن الفاظ سے ب مسائل مستنبط کئے۔ بیرکتاب عام طور پرشائع ہو چکی ہے اور ہر مخص خود دیکھ كراس كافيصله كرشكما ي-

### كتاب الفتح و التسوية

شرح احیاء العلوم میں علامہ مرتعنی سنی نے اس کتاب کوجعلی قرار دیا ہے۔لیکن کسی شم کی کوئی دلیل نہیں پیش کی نہ کسی اور مخص کا قول اس کی تا سکہ میں نقل کیا ہے۔

#### سرالعالمين

ہارے نزویک ہے گاب ہے شہ جعلی ہے اس کی طرزع ارت اور انداز تحریرا مام صاحب کے طریقہ تحریر سے بالکل الگ ہے۔ جعلی بنانے والے نے ایک چالا کی ہے کہ جا بجا امام الحریمان کی استادی کا ذکر کیا ہے اور اپنی دانست علی اس کتاب کے اصلی ثابت کرنے کی یہ بزی تد پیرخیال کی لیکن صرف یہی امر کتاب کے بعلی ہونے کی دلیل ہے۔ امام صاحب کی یہ خاص بات ہے کہ وہ اپنے اس تذہ اور شیوخ کا ذکر مطلق نہیں کرتے ان کی تقنیفات میں بہت سے ایسے موقع ہیں جہاں استادیا شخ کا ذکر کرنا ضرور تھا لیکن وہ بالکل پہلو بچا جاتے ہیں اور تقریح کا کیا ذکر کنا یہ تک نہیں کرتے۔ مقدمن العملا ل میں نہایت ضروری کا کیا ذکر کنا یہ تک نہیں کرتے۔ مقدمن العملا ل میں نہایت ضروری موقع برصرف اس قدر کہ کررہ گئے کہ شیوخ سے جس طرح میں نے تعلیم موقع برصرف اس قدر کہ کررہ گئے کہ شیوخ سے جس طرح میں نے تعلیم یائی ہے اسکے مطابق مراقبہ اور مجاہدہ میں مشخول ہوا۔

#### تصنیفات پر مختلف حیثیتوں سے بحث

### روزانه تصنیف کا اوسط

علام نودی نے بستان میں ایک ایک متند مخص سے نقل کیا ہے کہ میں فی امام غزالی کی تعنی خات اور ان کی عمر کا حساب لگایا تو روز انداوسط چار کرا

پڑا۔ کراسہ چار صفحوں کا ہوتا ہے اس حساب سے ۱۱ صفح روز انہ ہوا اور سے مقد ارام صاحب کے اور مشاغل کے ساتھ در حقیقت جرت آگیز ہے۔ علا مطبری اور ابن جوزی وسیوطی کی تقنیفات کا روز انہ اوسط اس سے بھی زیادہ ہے لیکن ان بزرگوں کی تقنیفات میں منقولات کا حصہ بہت ہے جس میں وہ جڑ کے جز دوسروں کے عبارت نقل کرتے چلے جاتے ہیں۔

### تصنیفات کے موضوع

جن علوم میں امام صاحب کی تقنیفات ہیں ووفقہ کلام اخلاق اور تصوف ہیں۔ ایک کتا توریت اور انجیل کی تحریف کے جوت میں ہے اس میں استدلال کا وہی طریقہ ہے جوآج کل مسلمان مصنفین کا طرز ہے میں نے یہ کتاب تنظیطنیہ کے کتب خاندا ہاصوفیہ میں دیکھی تھی۔ اس کتاب سے فاہر ہے کہ امام صاحب توریت اور انجیل ہے بھی کافی واقفیت رکھتے تھے۔ فقہ وکالم وتصوف میں ان کی تقنیفات اسلام کی علمی ترقی کے بیش بہانمونے ہیں اس لئے ان برہم الگ مفصل رہو ہو تھیں سے۔

فن تفسیر کو غالبًا انہوں نے ہاتھ نہیں لگایا یا قوت البادیل جوانکی تفنیفات میں شار کی جاتی ہے اور جس کی شخامت ۲۰۰۰ جلدوں کی بیان کی جاتی ہے ہماری جحقیقات کی روسے ایک فرضی نام ہے۔

### تصنيفات كي قبوليت

ان تفنیفات کوخودامام صاحب کے زمانے میں اور ان کے بعد

جومقبولیت عام حاصل ہوئی وہ نہایت تعجب انگیز ہے۔ محدث زین عراقی
کا قول ہے کہ امام غزالی کی احیاء العلوم اسلام کی اعلیٰ ترین تقنیفات سے
ہے۔ عبدالغافر فارسی جوامام صاحب کے ہم عصر اور امام الحربین کے
شاگرد تھے ان کا بیان ہے کہ ''احیاء العلوم کی مثل کوئی کتاب اس سے
ہیلے بین کھی گئی۔ امام نودی شارخ تھے مسلم لکھتے ہیں کہ احیاء العلوم قران
ہید کے لگ بھگ ہے۔ ''شخ ابومحہ کا زردنی کا دعویٰ تھا کہ اگردنیا کے تمام
علوم مثا دیئے جائیں تو احیاء العلوم سے میں سب کو دوبارہ زندہ کر دوں
گا۔ شخ عبداللہ عیدروس کو جو بہت مشہور صوفی گذرہ میں احیاء العلوم
قریب قریب بوری حفظ تھی۔ شخ علی نے ۲۵ دفعہ اول سے آخرتک احیاء
العلوم کو پڑھا اور ہر دفعہ تم کرنے کے بعد فقرا اور طلباء کی عام دعوت
کرتے تھے۔

تعجب بیرے کہ تصوف اور سلوک میں جولوگ خودامام غزالی کے ہمسر ہے وہ ان کی تصنیفات کو الہامی تصنیف ہمسے ہے تھے۔ قطب شاہ ولی مشہور صوفی گذر ہے ہیں ایک دن وہ احیاء العلوم ہاتھ میں لئے ہوئے نظے اورلوگوں سے کہا جانتے یہ کیا کتاب ہے۔ یہ کہہ کر کے اپنے اعضاء پرکوڑوں کے نشان دکھائے اور کہا کہ پہلے میں اس کتاب کا مشر تھا آج شب کوامام غزالی نے جھے کو خواب میں آنخضرت کے دربار میں پیش کیا اور اس جرم کی سزامیں جھے کو خواب میں آنخضرت کے دربار میں پیش کیا اور اس جرم کی سزامیں جھے کو کوڑے لئے گئے۔ شیخ مجی الدین اکرکوز مانہ حاد اور اس جرم کی سزامیں جھے کو کوڑے کے سامنے بیٹھ کریڑھا کرتے تھے۔

#### تصنیفات کے ساتھ علماء کا اعتناء

امام صاحب کی تفنیفات کی مغولیت کی بری دلیل بیرے کے علاء اور مصنفین نے جس قدران کے ساتھ اعتباء کی بہت کم تعنیفات کے ساتھ کی گئی ہوگی۔ فقہ میں ان کی چاروں تصنیفات لینی بسیط' وسیط' دجیز اور وسائل فقد شافعی کے جار ارکان ہیں۔ وجیز آج کل مصر میں نہایت اہتمام سے جمانی منی ہے۔ اس کتاب کی سب سے پہلے امام فخرالدین رازی نے شرح لکھی بھر قاضی سراج الدین محبود ارموی التوفی سم 10 ہے عما دالدين ابوحامد مم بن يونس اربلي ابوالفتوح اسعد بن محمود عجل امام ابوالقاسم عبدالكريم بن محد قزدين رافعي وغيره في مبسوط شرحيل المعيل \_ شرح احیاء میں ان شرحوں کی تعدادستر کے قریب بیان کی ہے۔ امام ابوالملفن نے ان احادیث کی تخریج میں جو وجیز میں مذکور ہیں ایک ضخیم کتاب سات جلدوں میں لکھی جس کا نام البدر المغیر ہے۔اس کتاب ك خلاص حافظ ابن حجر بدربن جماعة بدر زرسي شباب بوصري سيوطى وغیرہ نے لکھے۔ ان کے سوا بہت سے علاء وفضلا نے اس برشروح و ماشي كلي جن ك نام كشف الطنون مي تفصيل سے مذكور ميں ـ ای طرح الوسیط برجس کو کشف الطنون میں الرسائل کے نام سے لکھا ہے نہایت کثرت سے شروح اور حاشے لکھے گئے۔سب سے پہلے محی الدین جوشافی نے ۱۲ جل<u>دوں میں شرح لکھی پھرش</u>خ نجم الدین احمہ

بن علی المعروف بدا بن الرفعه التونی وال سے نے ۲۰ جلدوں میں شرح الکھی جس کا نام المطلب رکھا۔ ابوالعباس احمد قبولی التونی کے بے ہے نے کئی جلدوں میں ایک شرح لکھی جس کا نام البحرالحیط ہے۔ ان کے علاوہ ظہیر الدین جعفر بن بحی التونی ۱۸۲ ہے تھے بن عبدالی کم ویشخ علاوہ ظہیر الدین عمر بن احمد التونی ۱۳۸ ہے دابن المسلاح التونی ۱۳۲ ہے وابوالفضل محمد بن محمد القروئی وابن الاستاد کمال الدین احمد ابن عبدالله المحلی التونی ۱۳۵ ہے ویجی ابن ابی الخیرا یمنی التونی ۱۳۵ ہے مادالدین عبدالرحمان ابن علی القاضی التونی ۱۳۲ ہے وغیرہ نے اس کتاب پر حاشی عبدالرحمان ابن علی القاضی التونی ۱۳۵ ہے وغیرہ نے اس کتاب پر حاشی اور شرحیں کھیں۔ ابن ملقن شافعی نے اس کی حدیثوں کی تخری کی جس کا اور شرحیں کھیں۔ ابن ملقن شافعی نے اس کی حدیثوں کی تخری کی جس کا امر مذکرہ الاحیاء بمانی البسیط من الاخبار ہے ہ

## امام صاحب کی تصنیفات اور یورپ

یہ عجیب بات ہے کہ امام صاحب کی تعنیفات کے ساتھ جو اعتنا یورپ نے کی خود مسلمانوں نے بیس کی ہے۔ بے شید مسلمانوں نے امام صاحب کی اکثر تقنیفات محفوظ رکھیں اور ان پر شروح وحواثی لکھے لیکن بیالتفات اور قدر دانی ال تقنیفات کے ساتھ محدود رہی جو نقہ اصول فقہ اور تقدوف و اخلاق کے متعلق تھیں۔عقلیات میں جو ان کی محرکہ آرا

تقنیفات بی اور جہاں آ کران کا اصلی جو بر کھلا ہے ان کوکس نے آ کھ ا تھا کر بھی نہیں ویکھا بلکہ اس قتم کی کتابوں کو ہمارے علما واکلی طرف منسوب بھی نہیں ہونے ویتے اور یہی وجہ ہے کہ اسلامی کتب خانوں میں ان تقنیفات کا بہت کم یہ چاتا ہے اس م کی ایک تعنیف مفون بالی غیرابلہ ہےجس برا مے چل کرہم رہے یوکھیں گے۔اس کی نسبت علامہ ابن السبكي لكمي بير ـ معاذ الله ان يكون له \_يعنى خداندكر \_ كهيد كتاب امام صاحب كي مورعقليات برختم نهين جس تصنيف ميں اجتهاد اورآ زادی رائے سے کام لیا گیا وہ مغبول عام ندہویکی متحول جواصول فقدیس امام صاحب کی پہلی تصنیف ہے ہماری نظرے گزری ہے برے معرے کی تصنیف ہے اور چونکہ آغاز شباب کی ہے امام صاحب اس میں سمی امام یا مجتند کے مابند نہیں بلکہ جو کھے کہتے ہیں نہایت بے باک اور آ زادی سے کہتے ہیں۔مرف اس عیب کی دجہ سے یہ کتاب علاء کی نظر ے گرائی۔ بہال تک کہمس الائمہ کروری اس کومحودمعز لی کی تصنیف بتاتے ہیں اور ابن جرکی الخیرات الحسان میں ای خیال کی تا ئد كرتے ہیں۔احیاءالعلوم میں بھی ہیے چنگاریاں دبی پڑی تھیں۔اس لئے اکثر علماء نے اس کے جلانے کا تھم دیا اور اس کی تیل بھی کی گئے۔

برخلاف اس کے بورپ نے انہی کتابوں کو بڑے اہتمام سے محفوظ رکھا جن میں امام صاحب نے قلفہ اور شریعت کے اصول میں باہم تطبیق دی تھی جن میں عقلیات کے مسائل کو اپنے خاص پیرائے میں ادا

كياتعا\_

#### مقاصد الفلاسفه

ا مام صاحب نے یونانی فلف کے مسائل نہایت ترتیب اور عرگی كے ساتھ ايك كتاب ميں لكھے تھے جس كانام مقاصد الفلاسفه ركھا تھا۔ اس كتاب كا اسلامي مما لك مين آج يت نبيس چلاليكن اسين كے شابى کتب خانے میں اس کا نسخہ موجود ہے۔مسلمانوں نے تو اس کتاب کو نظرا نداز کردیالیکن بورپ میں اس کاعبرانی زبان میں ترجمہ ہوا۔ چنانچہ بیر جمه فرانس کے کتب خانے میں آج بھی موجود ہے۔ بار ہویں صدی میں اس کتاب کا ترجمہ لاطینی زبان میں ڈومیٹک موندی ماليو (DOMINGUE GUNDI SALVI) غياور وه النهاء من بمقام وينس جهايا كميا- اصل كماب كي چند صفح يورب میں آج کل چھانے گئے ہیں اور میری نظرے گذرے ہیں۔اس میں صرف منطق کے ابتدائی مسائل ہیں لیکن جس وضاحت اور اختصار کے ساتھان مسائل کولکھا ہے کسی مصنف نے آج کک بیس لکھا

المنقذ

ايك دوسرى كتاب مين جس كانام المعقد من العلال بـامام

صاحب نے اپنے خیالات فہ ہی کے تغیرات اور نبوت کی حقیقت کھی ہے۔

یہ کتاب بھی مسلمانوں میں قدر کی نگاہ سے نہیں دیکھی گئے۔ لیکن یورپ نے

اس کی بڑی قدردانی کی فرانس میں اس کی ترجمہ مع اصل عربی کے چھاپا گیا

اور موسیو پالیا ( M . P U L L I A ) اور موسیو
شمولڈرز (SCHMOELDERS) نے اپنے اس مضمون میں جوفلفہ
عرب برہاس کے مشکل مقامات کی تشریح کی ہے۔

#### تهافيت الفلاسفه

تہافت الفلاسفہ میں امام صاحب نے بونائی فلفہ کے مسائل باطل کے ہیں۔ اس کتاب کا عبرانی زبان میں ترجمہ ہوا۔ چنانچہ اس کا فلفہ کے مسائل نبی موجود ہے۔ موسیو سمولڈرز نبی متب خانہ فرانس میں موجود ہے۔ موسیو سمولڈرز (M.SCHMOELDERS) اور موسیومونک (M.MUNKI) نے اس کتاب کے مضامین رتفصیل کے ساتھ بحث کی ہے۔

#### ميزان العمل

منطق میں ایک اور کتاب امام صاحب کی ہے جس کا نام میزان العمل ہے۔ اسلام ممالک میں یہ کتاب بالکل نایاب ہے لیکن بورپ میں اس ۔ ساتھ یہاعتنا کی گئی کہ اس کا عبرانی ترجمہ جوالیک یہودی سمی بہ ابراہیم صد نے کیا تھا موسیو کولڈن تھال نے لیزگ میں ۱۸۲۹ ہے میں جھایا۔ احیاء العلوم کے مشکل مقامات پروسیوں پیٹرگ (M.HITZIC) نے حاشیے لکھے۔اصل احیاءالعلوم کاعمدہ نسخہ کتب خاند برن (BERNE) میں موجود ہے۔

# امام صاحب کے اشعار

امام صاحب کے زمانے میں سلجو قیوں کی بدولت فارس شاعری اوج شاب پر پہنچ تی تھی اور شاعری کا مذاق قوم کی رگ ویے میں سرایت كرحميا تفارامام صاحب أكرجه شاعرنه يتقليكن چونكه زمان كااقتضاءاور لطف طبیعت دونوں یا تیں جمع ہوگئی تھیں جیپ بھی نہیں رہ سکتے تھے۔اس زمانے میں شاعری کے انواع میں سے دوصنف نے نہایت رقی کی تھی۔ تصیدہ اور رہا می لیکن قصیدہ ومدح اور خوشامد کے لئے مخصوص ہوگیا تھا۔ اوراس وجدے وہ امام معاحب کے شایان شان نہ تھا۔ البتدر باعی الکے نداق کے بالکل موافق تھی۔حضرت سلطان ابوسعید ابوالخیر اور عمر خیام نے رابعی بی کوخاکق ومعارف کے اظہار کا ذریعہ قرار دیا تھا۔عمر خیام خودامام صاحب کا معاصرہ تھا اور اس در بار سے تعلق رکھتا تھا جس سے امام صاحب وابسة تضدان اسباب سدامام صاحب بعي بهي كه كت تصرّر بای بی کتے تھے چنا نجہ اتلی چندر باعیاں ہم تذکرہ مجمع الفصحا اور روضات الجنات سے قبل کرتے ہیں۔

> اے کان بھا درچہ بھائے کہ نہ درجائے نہ کدام جائے کہ نہ اے ذات تو ازذات وجہت مستغنی

الغزالي

آخر تو کبائی و کبائے کہ نہ دیگو

کس راپس پردہ قضا راہ نشد

وزمرِ قدر بیج کس آگاہ نشد

ہر کس زمرِ قیاس چیزے گفتند

معلوم تکشت وقصہ کوتاہ نشد

السرباعی میں امام صاحب نے جوخیال ادا کیا ہے اگر چستراط

السرباعی میں امام صاحب نے جوخیال ادا کیا ہے اگر چستراط

کے اس قول سے ماخوذ ہے۔معلوم شد کہ بیج معلوم نہ شدر کیکن پی خیال کچھالیا حکیمانہ خیال ہے کہ تمام حکماء کی زبان سے بے اختیار لکل پڑا

فارانی کہتاہے۔

اسرار وجودخام و ناپخته بماند دال گوبر بس شریف ناسفه بماند بر س سریف ناسفه بماند بر س س ناسفه بماند دال کفته بماند دال کفته کمه اصل بودنا گفته بماند بوطی بینانے اس کوبول ادا کیا ہے۔ دل سرچہ دریں بادیہ بسار شنافت

یک موئے زانست دیے موی شگانت اندردل اوہزار خورشید بتانت

اندرون ادبرار تورسید بنافت آخر بمال ذره راه نیافت

امام صاحب کی رہامی فارانی ہے کو پچھ کم درجہ پر ہے لیکن بوعلی

سینا کی رباعی سے زیادہ لطیف اور صاف ہے۔ امام صاحب کی ایک اور رہای ہے جس میں بیر خیال کیا گیا ہے کہار باب ظاہر کے ہاں حقائق کا پیتنہیں مل سکتا ۔ فرماتے ہیں۔ : تماز خرابات ثاید که درین میکده آل بارکہ درصو معہا کم کر دیم منبطعش کوقطعه میں یوں ادا کیا ہے۔ لفتم ولا توچن*دين برخويشتن چه جم*يج با یک طبیب محرم ایں راز درمیاں گفتا کہ ہم طبیے فرمودہ است بامن گر م<u>بریا</u>ر داری صد مبربرزبان نه به بجیب حرت انگیز بات بے کدامام صاحب کا فاری زبان میں جس قدر کلام ہے حقائق ومعارف سے پُر ہے اور ان کی عظمت وشان کے مناسب ہے لیکن عربی اشعار جو تذکروں میں منقول ہیں نہایت عامیانہ ہیں اور برخلاف عرب کے ایرانی نداق کے موافق ہیں۔ هسنسى صبوت كسا ترون بزعمكم وخسطيست مسنسية بسلقسم محسدازهسس انسى اعتسزلست فسلاتسلسومساوا انسبه اضبحسى يتقساب لمبنبى ببخيدا شعبرى اخیرشعریں ندہب اعتزال اورامام اشعری کی ہی ہے۔

## علوم وفيون

امام صاحب نے یوں تو بہت سے علوم وفنون میں کتابیں لکھیں لیکن تخصیص کے ساتھ جن علوم کو ترقی دی وہ فقد اصول فقد کلام اور اخلاق ہیں۔ فقد میں ان کی تین کتابیں وسیط۔ وجیز اور بسیط شافعی فقہ کے

تين اركان ہيں۔

وجیز میں جس طرح فقہ کے ویجیدہ مسائل کوسلیما کر لکھا ہے اور ان میں جواخضاراور تریب پیدا کی ہے وہ امام صاحب کا حصہ ہے جس کی نظیر کسی قدیم تصنیف میں نہیں ملتی۔

اصول نقد میں امام صاحب نے بہت سے مسائل خودا بجاد کھے ہیں چنانچہ ان کی کتاب متح ل (جو ہمارے پیش نظر ہے) اس دعوے کی بین دلیل ہے۔

اس لحاظ سے اگرچہ ہمارا فرض تھا کہ ہم امام صاحب کی ان ایجادات اور استباطات کو بہ تفصیل لکھتے جوان علوم میں ان سے یادگار ہیں لکھتے ہوان علوم میں ان سے یادگار ہیں ہمارے ناظرین کو شافعی فقہ اور اصول فقہ سے دلچی تہیں ہوسکتی۔اس لئے ہم امام صاحب کے ان علمی کارناموں کے بیان کرنے پر اکتفاکر تے ہیں جوعلم کلام اور علم اخلاق کے متعلق ان سے ظہور میں پر اکتفاکر تے ہیں جوعلم کلام اور علم اخلاق کے متعلق ان سے ظہور میں علم کا ذاق اور ملک کی حالت بھی اسی کی تفقعی ہے کہ قلفہ آ میز علوم کے مسائل قوم کے سامنے پیش کے جائیں۔

# فلسفه اخلاق اور احياء العلوم

# یونانی تصنیفات اور ان کے عربی ترجمے

جالینوس نے بھی بعض مسائل اخلاق پرایک کتاب کھی تھی جس کا موضوع بیرتھا کدانسان اپنے عیوب سے کیونکر واقف ہوسکتا ہے۔اس کتاب کا بھی عربی زبان میں ترجمہ ہوا چنانچداس کے حوالے تہذیب الاخلاق ابن مكوبيد وغيره مين اكثرا تي بين -ان ترجول كى مدوسة حكمائه اسلام في اس فن برمستقل كتابين كسين جن بين بين مين المارية بين -

# حکمائے اسلام کی تصنیفات

### آراء المدينة الفاضلة

حکیم ابونفرفارانی کی تعنیف ہے یورپ بی جیب می ہے اس میں اخلاق کی برنبست سیاست کے اصول زیادہ لکھے ہیں۔

### كتاب البروالاثم

بوعلی سینا کی تصنیف ہے۔ ہماری نظر سے نہیں گزری لیکن اس قدر معلوم ہے کہ ایک مختصری کتاب ہے۔

تهذيب الاخلاق

مصنفه حكيم ابن مسكوية ابن مسكوية بوعلى سينا كامعاصر اور بهت

ے فنون میں اس کا ہم پلہ تھا۔ یہ کتاب درحقیقت یونانی فلسفہ اخلاق کا عصارہ ہے۔ اکثر جگہ ارسطو و جالینوں و بروس کے عربی ترجموں کی عبارتیں نقل کروی ہیں۔ یہ تمام تعنیفات فلسفیانہ انداز پرتھیں۔ ندہب ہے ان کولگاؤند تھا۔

## فن اخلاق میں مذھبی طرز کی تصنیفات

ندہی طریقے پر جو کتا ہیں کھی گئی ہیں ان میں سے قوت القلوب الوطالب کی اور ذریعۃ الی الکارم الشریعت للراغب الاصفہانی زیادہ مشہور ہوئیں۔ قوت القلوب میں اگر چہ اخلاق کے تمام ابواب کی سرخیاں قائم ہیں تاہم وہ ایک واعظانہ تصنیف ہے۔ ذریعہ میں فلفہ کی کھے چھ جھلک پائی جاتی ہے۔ لیکن وہ اس قدر کم ہے اور کی کے ساتھ اس پر فہمی روایات کی اس قدر تہیں چڑھ گئی ہیں کہ دئیھنے والے کونظر نہیں پر فہمی روایات کی اس قدر تہیں چڑھ گئی ہیں کہ دئیھنے والے کونظر نہیں ترکھی ہے۔

یهاں خود بخو دیہ سوال پیدا ہوگا کہ جب فن اخلاق کا اس قدر معتد بدذ خیرہ موجود تھا اور جب کہ ابن مسکویہ بوعلی سینا راغب اصفهانی چیسے اہل کمال اس فن پراپنے دل ود ماغ کوصرف کر چکے ہے تو اس بات کی کیا وجہ تھی کہ نہ بین عام ہوسکا اور نہ اس کے مسائل لٹریچر کے رگ و پیمی سرایت کر سکے۔ بلکہ جب تک امام غزالی نے اس کو اپنے آغوش تربیت میں نہیں ایا وہ اس قابل بھی نہیں ہوا کہ علوم مدد نہ کی فہرست میں تربیت میں نہیں ایا وہ اس قابل بھی نہیں ہوا کہ علوم مدد نہ کی فہرست میں

جگہ یا سکے۔

### تصنیفات مقبول عام نه هونے کی وجه

حقیقت بہ ہے کہ اہام صاحب سے پہلے جوتھنیفات اس فن کے متعلق موجود تھیں ان میں قبولیت اور عام رواج کی صلاحیت نہ تھی جو تھنیفات فلسفیانہ انداز پر لکھی گئی تھیں ان میں ایک طرف تو یہ نقص تھا کہ مشکل پندی کی وجہ سے عام لوگوں کے استعال کے قابل نہ تھیں دوسری بڑی کی بیتھی کہ ذہبی پیرا بینیں رکھتی تھیں اور اس وجہ سے بجز ایک محدود فرقے کے نہ عام لوگوں میں رواج پاسکتی تھیں نہ اس کے ساتھ وہ عقیدت فرقے کے نہ عام لوگوں میں رواج پاسکتی تھیں نہ اس کے ساتھ وہ عقیدت اور گرویدگی ہو کتی ہو فرہبی تھنیفات کے ساتھ محصوص ہے۔ ان اور گرویدگی ہو تھی جو فرہبی تھنیفات کے ساتھ محصوص ہے۔ ان باتوں کے ساتھ ایک بڑا نقص یہ تھا کہ ان میں بہت سے مسائل اسلام باتوں کے ساتھ ایک بڑا نقص یہ تھا کہ ان میں بہت سے مسائل اسلام باتوں کے ساتھ ایک بڑا نقص یہ تھا کہ ان میں بہت سے مسائل اسلام باتوں کے ساتھ ایک بڑا نقص یہ تھا کہ ان میں بہت سے مسائل اسلام باتوں کے ساتھ ایک بڑا نقص یہ تھا کہ ان میں بہت سے مسائل اسلام برے سے نہ کور نہ تھے اور چس قدر نہ کور سے وہ نہایت مجمل ہے۔

مذہی طرز کی تقنیفات میں چونکہ فلسفہ وعقلیات کی جاشی ہالکل نہ تھی اس کئے حکماء وارباب معقول ان سے لطف نہیں اٹھا سکتے تھے بلکہ خود مذہبی گروہ میں جولوگ وقتی النظر اور دفت پسند تھے ان کویہ تقنیفات چھیکی معلوم ہوتی تھیں۔

امام صاحب نے فلسفہ و ندجب دونوں کو ترتیب دے کراحیاء العلوم تصنیف کی جس نے تمام نقص پورے کردیئے اور وہ مقبولیت حاصل کی کہ ایک طرف تو ائمہ اسلام اس کو الہامات ربانی سمجھے اور دوسری طرف ہنری لوکیس نے تاریخ فلفہ میں اس کی نبیت یہ لکھا کہ اگر ڈیکارٹ (پورپ میں اخلاق کے فلفہ جدید کا بانی خیال کیا جاتا ہے) کے زبان میں موچکا ہوتا تو ہر فض یمی کرتا کہ ڈیکارٹ نے احیاء العلوم کوچرالیا ہے۔

چونکہ ارباب ذوق اس کتاب کوتعویذ کی طرح مکلے سے لگائے رہتے تھے آ انی اور تخفیف مونت کے لئے علماء نے اس کے خلاصے لکھے کہ ہرخص مفر وحضر میں اس کوساتھ رکھ سکے۔ان خلاصوں کی تفصیل ہے۔

| نام مصنف                      | نام كتاب             |
|-------------------------------|----------------------|
| ازمش الدين محمد بن على عجلوني | مخضراحياءالعلوم      |
| التونى المهير شخ خانقاه سعيد  |                      |
| السعداءمصر                    | "اس كتاب كا نام لباب |
| احبه بن محمد برادرامام غزالي  | الاحياء ہے'          |
| محربن سعيد يميني              | مخضرا حياءالعلوم     |
| في البوذ كريا يجي             |                      |
| ابوالعباس احمد بن موى الموسلي |                      |
| التوني سرمام                  | //                   |
| حافظ جلال الدين سيوطي         |                      |

#### احیاء العلمم کی عام خصوم

احیاءالعلوم میں میام خصوصت ہے کہائی کے پر سے سے دل ر بجب از موتا ہے۔ ہر فقر و نشر کی طرح دل میں چھ جاتا ہے ہر بات جادوک تا تركرتی بے برانظ ير وجد كى كيفيت طارى موتى بال كايدا سب یہ ہے کہ برکاب جس زمانہ مل کھی گئی خود امام معاجب تا جو کے نشرے مرشار تھے۔ بغداد کی ان کھیں کی کا شوق بیدا ہوا۔ تمام مَا يب كوچِها فاكي سنة لل الناول آخرانسوف كي المرف رخ كياليكن وه قال كى چزندهى بكدسرتا يا حال كاكام تعار اوراك كابيلا زينداملات بالمن اور تزكيفس فا-امام ماحب كمشاعل اي كيفيت ك بالكل مدراه تص قوليت عام المحدى ماه ومزات معاظرات وجادلات اور

مروكيش شنان بينها الين كاللكاليولي كارد-

آخرب جوو محاوراك كل يكن كريتداوس فطاوردشت يالى شروع كى يخت جابدات اور يامنات كي الحديد مواز تك دماكى يالى - يهال الله كرمكن قا كما في حالت على من الورتنام عالم عب خر موما عالين مادة وحريان باده عارا كالله عاقده عام ينظر يزى د كما تو آ و سكا آ وا يكوا بواب امر وفريب خاص وعام عالم و جائل رعدوزام سب کے اخلاق تاہ ہو مجکے میں او رہوتے جاتے میں علاء جودلیل راہ بن کتے تعطلب جاہ میں معردف ہیں۔ بدد کورکر

www.KitaboSunnat.com

منبط ندكر سكاوراى مالت على يدكتاب للعى و ببايد من خود لكعة بي كهيس في ويكما كدم ض في تمام عالم كوچمياليا باورمعادت أخروى كى رايس بند بوكى بين علاء جوديل راه عضر ماندان سے فالى بوتا جاتا ہے جورہ محے ہیں وہ نام کے عالم ہیں جن کو ذاتی اغراض نے اپنا کرویدہ بناليا ہے اور جنہوں نے تمام عالم كو يفين ولا ديا ہے كم عمرف تين چیزوں کا نام ہے۔مناظرہ (جو فخر اور نمود کا ذریعہ ہے) وعظ ویند جس میں عوام کی دلفر بی اور مسجع فقرے استعال کئے جاتے ہیں۔ فتوی دیناچومقد مات کے قیمل کرنے کا در بعیدہے باقی آخرت کاعلم تو وہ تمام عالم سے ناپید ہوگیا ہے اورلوگ اس کو بھول بھلا چکے ہیں۔ بید مکور جھے سے منبط نہ ہوسکا اور مہرسکوت ٹوٹ گئی۔

امام صاحب نے اس كتاب ميں جوعنوان قائم كئے وہ بالكل نے نه تف خود د يباي يل لكعت بين اس موضوع ير اور بعي كمايس تعنيف ہو بچی ہیں۔میری کتاب میں جو خاص خصومیتیں ہیں وہ یہ ہیں۔ ا- قديم تقنيفات من جواجمال تفاس كي تفعيل -

۲- براگندومضامین کی ترتیب۔

٣- طويل مضابين كالخفيار

س كردمغاين كاحذف.

۵۔ بہت سے دین اور عامض سائل کا حل جن کا قدیم تعنیفات میں نام ونشان ندتما

امام صاحب نے نہایت ویانت داری اور بے نعی سے اس

بات کوظا برکردیا کدانہوں نے قدم کی تعنیفات سامنے رکھ کریے گئاب کمی جن تعنیفات کا امام ماحب نے اشارہ کیا یہ ہیں:

رسالہ قیریہ قوت القلوب ابوطالب کی ذرید الی علم الشرید للراغب الاصنہائی قوت القلوب کا یہ اندازے کہ جوعوان قائم کیا ہے اس کے متعلق پہلے قرآن مجید پھراحادیث پھرصابہ پھرتا بعین کے اقوال وافعال نقل کئے ہیں۔ احیاء العلوم کا بھی بی اندازے اور اس طرزی قوت القلوب کی اس قدر بیروی کی ہے کہ کوئی فض دونوں کتابوں کو مقابلہ کر ہے توام صاحب کی نبست اس کو سرقہ کی بدگانی ہوگی۔ دودو چار چارسطروں میں ایک آ دھ لفظ کا کہیں فرق ہوجاتا ہے بعض جگدایک افظ کی جگہ دوسرالفظ آس کا مزادف ککھ دیتے ہیں مثال کے طور پر ہم بعض عبارتی نقل کرتے ہیں۔

| قوة القلوب            | احياء العلوم          |
|-----------------------|-----------------------|
| راى بعض اهل الحديث    | راى بـعـض العلـمـاء   |
| بعض فقها اهل الكونة   | اصحساب ليراى من       |
| من اهمل الواى فقلت له | الكوفة.               |
| مافعلت فيماكنت عليه   | فقال مارايت فيماكنت   |
|                       | عليه فكره وجهبه       |
| عنسي وقال ماوجدنا شيأ | واعسرض عنسه وقسال     |
|                       | ماوجدنا شياً ان احدهم |
| مستله فهواالمفتي      | ليسفتى وهم اصحاب      |

الاساطير اوعالم خاصة نهسولاء استحساب الامشاط سروامها عالم الخاصة فهو العالم

وهم العلماء 🖔 🛒 🖖

علامه مرتضى السنى في احياء العلوم كى جوشر تفعى إس مي اكثر التزام كياب كراجيا والعلوم كاعبارت كماته ساتحوق والقلوب كالفاظ بمي لكن بال إلى بس عباً ساني اس بات كاعداده بوسكا ب-ال سالم ماحب كي تقيم مضود على الكاحياه العلم كزمان منيغ كم معلق ابك ناريخي بحث كانعياركات

#### احياء العلوم كازمانه تعشيف

احارالطوم كانبيت ابن الاثمر وغيرون لكماب سنركي مالت م اللي كاراس بيعن علامية الدين بايرام رامن كا قاكد" ايدالي كاب ي على باعد كوت عبرموقع يراماديد أنار كروال مول سؤی بی الم کا ما کا کی کی ال بات کے مطم ہونے کے بعد كراماديث وآ عليكا تنام زحم قرت التلوب علياكيا بي اعراق فردة والفواط ي

بهرمال الريدال شرفيل كداحياه العلوم بهت بكوقوت التلويد ومال تفريدة ديدواغب امنهاني ست ماخوذ ہے۔ ل اس یں شربیں کے محمات ہونان نے قلف اطلاق پر بنے کے اکلما تفاوہ مجی امام ماحب کے می فظر تفارید ریمی مجھ کہ ہوئی سیا وائی سکور کی تعنیفات اور اخوان السفاء کے رسالے بھی ان کے سامنے تھے لیکن این تمام تعنیفات کواجیا والعلوم سے وی نسبت ہے وقطرے کو کو ہرے سرکے کو

احیا والعلوم کوجن خصوصیتوں نے تمام قدیم وجد پرتھنیفات سے متاز کردیا ہے ہم ان کو برتر تب لکھتے ہیں۔

## احياء العلوم كي خطوصيات

بری خصوصیت جس نے عام و خاص عارف و جائل سب بھی اس کو مقبول بنادیا ہے یہ ہے کہ حکت و موعظت دونوں کو ساتھ منا ہا ہے ہاں دو ہے ہے اس سے شکل پیلود ہاں پیدا ہوتا ہے جہاں دو مختف طبقوں کے آدموں سے شکل پیلود ہاں پیدا ہوتا ہے جہاں دو مختف طبقوں کے آدموں سے خطاب کرنا پڑتا ہے۔ واحظ اپنی جادد بیائی ہے آیک جم خیر کو وجد عمی لاسکتا ہے جین حکمانہ طبیعت کا آدی اس سے متا الرحی ہوسکا۔ برخلاف اس کے ایک تحییم جب معارف و حقائق بر تقریر کرنا ہے تو جوام براس کا جادد نہیں چلا۔ احیاء الحطوم عمی بیرخاص کرامت ہے کہ جس صفحون کو ادا کیا ہے اورود کا ویزی کے قلیف د حکمت کے معیار بادجود کال پیندی عام تھی اوروقا ویزی کے قلیف د حکمت کے معیار

ے کیں ارتے نہیں یا تا۔ بی بات ہے کہ امام دازی سے لے کر ماری سے لے کر مارے نہاں لاف اٹھاتے مارے کے اس سے یکان لاف اٹھاتے ہیں۔

٢- امام صاحب كرزمان تك دستور تفاكه قليفه اور متعلقات فليفه ير جس قدركما بيل ألمى جاتى تحيل عوما ويدواورو قتى عبارت بيلكسي جاتی تمیں اور بوعلی سینانے تو قلینے کو کو یاطلسم بنا دیا تھا۔ اس کی وجہ كولويقى كه قلف كماكل خودد قتى موت تقريحه يدكه بونانول كزمان سيخيل جلاآتا تفاكي فلفروعام فهم ندكرنا وإبء کچھ یہ کہ اکثر لوگ یہ قابلیت ہی نہ رکھتے تھے کہ پیجیدہ مطالب کو آسان عبارت میں اوا كريس قلف كے اور اقتام كى بانبت فلنفداخلاق آسان اورسرانع الغهم بيئاتهم اخلاق برجعي جوكابين اللم كى بي مثلا كتاب العلمارة لا أن مسكومة اشكال سے خالى نه تمیں۔ امام صاحب پہلے مخص ہیں جنوں نے قلعہ اخلاق کے مسائل اس طرح ادا کے کدوقی سے دقی کتے افسانداور لطائف بن محة - ايك علم معمول كوكتاب الطبارة اوراحياء العلوم دونول من ديكمو-كاب الطهارة على تم كوفوروهر اور خوش سے كام لينا یے کا اور باوجود اس کے زیادہ سے زیادہ یہ ہوگا کہ کتاب کا مطلب تهاري مجدين أجاع احيا والعلوم مسمعلوم مجى ندبوكاك تم كوئى على كتاب برور ب موتم قصد كي طرح اس كوبر مع يط جاؤ کے اور مضمون کی نسبت صرف یمی نبیں ہوگا کہتم اس کو سجھ جاؤ

بلکه دل پراس کی کیفیت طاری ہوگی اور تم سرایا اثر میں ووب جاؤ مر

س۔ اخلاق کی تعلیم میں ایک بہت ہوئ علمی ہمیشہ سے بیہوتی آتی ہے كاخلاف طبائع وامرجه كالحاظنين كياجاتا-كى بانى نمب زديك الرتجردادرتك اختلاط لينديده عاقوده جاسكا كمتام عالم تارک الدنیا ہوجائے اور دوسرے کے نزدیک اگر حسن معاشرت اورفیض رسانی عام زیاده مغید جوتواس کی خواجش جوگی که سباى قالب من وحل جائي ركين جوكدانساني هيعتيس مخلف بي اس لية اس قتم كي ايك طرفة فعليم كااثر خاص طبائع تك محدودره كرباقى بزارون آدميون كے حق مين بيار موجاتا ہے۔ اس كلته كو سب سے پہلے امام صاحب نے سمجماران کے اصول کے موافق اخلاق كالعليم اختلاف طبائع كے لحاظ سے مونی جائے۔جس مخص كامراج قدرتي طور سے معاشرت بندواقع مواہال كو بركز تجرد اور ترک تعلقات کی تعلیم نہیں کرنی جائے۔ بلکہ معاشرت کے وہ امول اور قواعد عائے ماہش جس کے ذریعے سے اس سے وہ عيان فهورين أسمل جومعاشرت كساتع فعوس بي مثلا صارح حاجت روانی علق بدایت عام - ای طرح جس کا مزاج قدر تا تجرو پندے اس کو ہرگز معاشرت کی ہدایت نبیں کرنی جاہتے بلکہ موشہ میری اور ترک تعلقات کے ایسے اصول سکھلانے جا میس جن ہے دواعتدال ہے متجاوز نہ ہونے بائے۔ ۰

ام ماحب في ماشرت ادراخلاق كى بنيادا كرية تام تدبير ر کی ہے اور ای وجہ سے ہر عنوان کی ابتدایس روایات شرعیدے استباط کرتے ہیں جین اس تحد کو ہر مکم لحوظ رکھا ہے کہ شارع کے کون ے افعال رسالت کی حیثیت سے تعلق رکھے ہیں اور کون ے معاشرت اور عادت کی جیٹیت ہے ۔ آداب طعام پر جومتقل معمون لکما ہے اس میں جہاں کمانا کمانے کے قاعدے لکمے ہیں الك قاعده يدكعان يكفانا دسترخوان يرجن كركمانا عابية ميزيا مندل يدك كانانها عداس كاستدي معرب الس كالك مديث فل كي ي كروول الشكافية في محمد لي يركونيس كمايا-محرقد مائے ساف كار متوالفل كيا ہے كد جار جزي بدعت بيں جو آ تخضرت کے بعدا بجارہوئیں۔ کمانے کی میزیا مندلیاں چھلی۔ اشان۔ پیٹ مرکر کمانا۔ ان اقبال کے بعد لکھتے ہیں کہ"کو وسر خوان برکھانا اجما ہے لیکن اس کے بیمنی بیس کے مندی بر کھانا كرده ياحرام بي كوفك ال مم كاكوني عم شريعت من داردنيل باقی سام کرید جزی آ تخفرت کے بعد ایجاد ہوئی تو بدوئی کلیہ مبیل کرایجاد بدعت ہے۔ بدعت ناما تو مرف وہ ہے جو کی سنت ك عالف موياجي سي شريعت كاكوني عم باوجود بعائد علت ك والمل موجائ ودر والات كا تعام كروا في بعض ايجادات مخب اور پندھ وہیں۔مندلی کا اف می مرف یہ بات ہ كدكمانازين بالونيا موجاتا بادركمان عن أساني موتى ب

اور بیرکی ممنوع امریس جن جار چیز ون کوروعت کیا گیا ہے سب
کیاں نہیں جی اجتان ہے ایک گھای کا تا ہے جو صالان کے
بیائے ہاتھ دھونے کے وقت استعال کی جاتی تھی۔ ہاتھ دھونا قو
اچھی بات ہے کیونکہ اس جی صفائی اور نقاست ہے۔ کھانا گھانے
کے بعد ہاتھ دھونے کا تھم صفائی کے لحاظ ہے ہے اور اشان ہے
ہاتھ دھونے جی تو اور زیادہ صفائی ہے اسکے زمانہ جی اگراس کا
استعال نہیں کیا جاتا تھا تو اس کی دخیہ یہوگی کہ اس زیانے جی اس کا
دواج نہ تھا یا وہ میسر نہ آتی ہوگی یا وہ لوگ ایکی مہمات جی دشنول
مواج نہ تھا یا وہ میسر نہ آتی ہوگی یا وہ لوگ ایکی مہمات جی دشنول
سے جومفائی پر مقدم سے جہاں تک کہ وہ ہاتھ جی خدھوتے سے اور
سے نہ تی تھی اس کا کہ وہ ہاتھ جی خدھوتے سے اور
سے اس ہاتھ ہو نجھ لیا کرے سے لیکن اس سے یہ نتی تھیں لکانا
کہ ہاتھ دھونا مستحب نہیں۔

یہ بات بھی قائل ذکر ہے کہ اہا صاحب نے معاشرت کے جو آواب لکھے ہیں وہ ایٹائی طریقے کی بنیت زیادہ تر مبذب ممالک کے طریقے سے بلتے ہیں۔ مثلاً کھانے کے آ داب ہی لکھتے ہیں کھانا کی اونجی چز پر (عربی ہیں اس کوخوان کہتے ہیں) رکھ کرکھانا جائے۔ کھانے باری باری ہے آ نے جائیں۔ لطیف کھانا شوریا وغیرہ پہلے آ نا جائے۔ مہمان آ بھے ہوں اور صرف ایک دو باتی ہوں تو کھانا شروع کر دینا جائے۔ کھانے کے بعد میو ے یا شربی آئی جائے۔ ای مفہون جی کی بعد میو ے یا شربی آئی جائے۔ ای مفہون میں لکھتے ہیں کے بعد میو ے بال بہطریقہ تھا کر تنام کھانوں کے بال بہطریقہ تھا کر تنام کھانوں کے بال بہطریقہ تھا کر تنام کھانوں کے بال بہطریقہ تھا کہ تنام کھانوں کے نام برے برکھ کر مہمانوں کے ماسے بیش کے جاتے تھے۔ ان کی خاص

عارت بيب-ويسحكي عن بعض اصحاب المروات انه كان يكتب نسخة بمايستخضر من الالوان ويعرض على العبيقان.

اس سے قیاس موتا ہے کہ کارڈ آف فیل کا طریقہ بورپ نے ہمیں سے سیکھا ہے۔

ساج کی بحث ادب خامس میں لکھتے ہیں۔

والمقسام عنىداللحول للداخل لم يكن من عادة العرب بل كان الصحابة لاينقسمون لسرمسول الله صلى الله عليه وسلم في عبيض الاحتوال كما رواه انس ولكن ازالم يثبت فيه نهنی عنام فیلانری به باسا فى البيلاد التيي جرت السعسانية فيهسا بساكرام السداخسل بسالقينام فيان المقصود منه الاحترام والاكرام وتطيب القلوب به و كـذلك سائر انواع

حمی کے لئے تغلیماً کھڑا ہوجانا عرب كالحريقة ندتخا جنانج محابه بعض اوقات آنخضرت کے کئے کھڑے جیں ہوتے تھے جیما کہ حضرت انس سے مردی ہے کہ لیکن چونکہ اس کے متعلق کوئی منی عام تبین وارد ہے اس لئے جن ملکول میں اس کا رواج ہے مارے نزدیک وہاں قیام تعظيمى كرنا فيجهمضا كقدكي بات نبیں کونکداس سے مقصور تعظیم و تکریم ہے۔اس منم کی اور ہاتیں بھی جو کسی قوم میں رواج یا گئی ہیں جائز بلکہ سخس ہیں۔ المساعدات اذا قصدبها البت جم هل كمتحلق كوئي المي التطيب القلب واصطلح نبى وارد بوجس كى تاويل نيس عليها جساعة فلابساس بوكتى تو وه ب شك ناجائز بسساعد تهم عليها بل ب-الاحسسن السمسساعات

التاويل.

۵- ایشائی قومول میں اخلاق کا جوبہتر نمون قرار دیا گیا ہے دہ یہ ہا انسان متواضع ہو طلع ہو وہندوں سے انتقام ندلے سخت بات پراس کو غصر ندا ہے کہ ودلعب سے بالکل محرز ہو شرکیس ہو قاعت پند ہو متوکل ہو مجلس میں بیشے تو چپ بیٹے بزرگوں کے سائے لب نہ ہلائے ہو متوکل ہو مجلس میں بیٹے تو چپ بیٹے بزرگوں کے سائے لب نہ ہلائے ہم مقالمے میں آج شرف میں ہوں قوت مطعلہ سے تعلق رکھتی ہوں۔ اس کے مقالمے میں آج شاکت قو موں کے نزد یک اظلاق کی حمد کی کا مید معیار ہے کہ انسان آزاد ہو دلیر ہویا فیرت مند ہو ہا حصلہ ہو کہ جوش ہو مہمات امور پراس کی نظر ہو ہر قرب میں کے جائز آرام اور لذائیز کا للف اٹھائے میں آئے میں کہ جوخوبی ہو قوت فاعلہ کا ظہور ہو۔

دونوں میں کے ذکورہ ہالا اوصاف اپنی اپنی جگد مدح کے قابل بین لیکن ایک کا میلان پست ہمتی اور دوسرے کا بلند حوصلگی کی طرف ہے اگر کسی قوم میں صرف پہلی متم کے اوصاف پائے جائیں تو وہ کسی متم کی ترتی نہیں کر عتی۔ ہماری قوم جوروز بروز تیزل کی طرف مائل ہوتی جاتی ہے اس کا ایک برد اسب یہ می ہے کہ علام وطلا و پند میں جن محاس اخلاق کی تعلیم دیتے ہیں ان میں جوش بلند ہمتی عالی حصلگی آزادی دلیری م عزم داستقلال کا ذکر تک نہیں آتا۔

احیاءالعلوم می اگر چراس داغ سے پاک بیس چانچ عزم ثبات مت اوراستقلال کاکوئی باب بیس باعرصا ہے تاہم محاس اغلاق کی جہاں تفریح کی ہے اس بات کا خیال رکھا ہے کہ اخلاق کا بلدر مبانیت افردہ دلی اوریست ہمتی کی طرف تھکنے شیاھے

بچول كى ايتدالى تعليم من سر درزش جسلانى اور مردانه كهيلول كو لازی قرار دیا ہے۔ گانے کے متعلق جیاں بحث کی ہے معزضوں کا یہ قول كد كانا "لهوولعب من واغل ب" نقل كرك يبل بيه جواب ديا ب كه ٱنخضرت نے خورصیفوں کی باز کری ملاحظ فریائی تھی۔ پر لکھتے ہیں۔ عملی انسی اقبول الملهو اس کے علاوہ میں کتا ہوں کہ تروينج للقلب ومخفف ليرواب ول كوفردت ويتاب عنه اعباد ابفكرو القلوب اورائل المت فكرك مكن كم بوجاتي اذاكرهت عشليت وتر يهدول كايدال بي كرجب السنسانة لها على البعد ووكل يخ علم إجاتا بت والمعواظب على نوفل اعجاء والاعالا الكاس الصلوة في سائر الاوقات آنام دیا ال بات کے لئے ينبغى ان ينعطل في يعض تیار کرنا سے کہ دو پر کام کے

الاوقسات فبالمعطلة معونته الالرابومائ بوخض راتون

على العمل واللهو معين فليس يرحتا عاس كوما عليه على الجد .... على الحق فال بين يوك

خال بمناكام كرنے يراوركيل كود ش معروف موا شجيده

مناغل ك لية أوى كو تادكر

كم خورى كى جال خويال للى بين لكنة بين كرد بم نے بوك ربے کے جونصائل میان کے بیں ان سے عام لوگ یہ قیام کریں مگر کہ ای میں افراط کرنا عدون اور پیندیدہ ہے لیکن حاشا کی مقعود نیں۔ یہ شریعت کا گر ہے کہ انسان کی خواہش نفسانی جس چیزی طرف مدے تباده راغب م اورال مديك راغب بونا موجب فماد بوتو شرايت ال كروك عن الى فدر مالفرك بدر مالل آدى جمتا بدك خوایش انسانی کامنادیا تلامان مقعود بریکن عاقل مجمتا ب کداملی غنن اعتدال ب مثلاً ايك لمرف قر طبيعت ما متى ب كه جس قد وزياده سے زیادہ کھایا جائے کھانا جاہے دوسری طرف شارع نے بھو کے دینے کی نہایت فنیلت بیان کی ہے اس صورت میں دولوں میں مقادمت بوكراعتدال بيدابوجات كا

اخلاق کے قائل اصلاع ہونے کی بحث میں لکھتے ہیں کاقات غصبيه كازائل كرما تبذيب اخلاق مين واخل نبين بكر مقبودي ب كريكي حیت وخودداری پیدا ہولین نہ بردل ہونہ تبور۔ پر لکھتے ہیں کہ خصہ
بالکل ذائل کرنا کی کر مقصو ہوسکتا ہے۔خود انہیاء علیم السلام غصہ وغضب
سے خالی نہ تھے۔آنخضرت کی بیحالت تھی کہ جب آپ کے سامنے کوئی
ناگواد بات کی جاتی تھی تو آپ کے دخسار بے حدسر خ ہوجاتے تھے البتہ
بیفرق تھا کہ خصر کی جالت میں آپ کی زبان مبارک سے کوئی بات ب
جانبیں تھائی تھی ای لئے خدانے والے عاطمین الغیط کہاو المفاقدین
الغیط نہیں کہا۔

امر بالمعروف ونی عن المحکر لینی اچی بات کی ہدایت کرنا اور بری بات پرٹو کنا ایک بری علی ہے کہ بری بات پرٹو کنا ایک بری علی ہے اس کی نبست علی اور کے ہے کہ مرف وہ فض جو سلطان وقت کی طرف سے خدمت پرمقرر ہے وہ اس کام کا مجاز ہے کیکن امام صاحب نے نہایت زور کے ساتھ اس رائے کورد کیا ہے اور لکھا ہے کہ برخض کا فرض ہے کہ بری بات پرنہایت آزادی کیا ہے اور لکھا ہے کہ برخض کا فرض ہے کہ بری بات پرنہایت آزادی کے ساتھ گرفت کرے۔ اس کی دلیل میں لکھتے ہیں کہ خود باوشاہ اس کو جائز کے ساتھ گرفت کرے۔ اس کی دلیل میں لکھتے ہیں کہ خود باوشاہ اس کو جائز کے ساتھ گرفت کی جائے تو دو حالتیں ہیں اگر باوشاہ اس کو جائز رکھے گاتو فیباور نہ بیاس کا دوسرا جرم ہوگا اور اس پروہ جدا قابل مواخذ ہ

اس بحث میں امام صاحب نے بہت ی حکایتی اس معمون میں نقل کی جی کہ خلفائے عباسیداورد میرسلاطین اسلام پرلوگوں نے نہایت آزادی ولیری اور بے باک سے تکتہ چیواں کیں پھراس مسئلہ پر بحث کی ہے کہ بیٹے کو باپ کے خلام کو آقا کے شاگر دکواستاد کے رعایا کو بادشاہ کے مقابلہ میں امر بالمعروف کرنا جائز ہے یائیں۔ اس کا فیملہ یہ کیا ہے کہ احتساب کی متعدد درج میں تجسس اعلام وطلا ویٹڈ زجرد تو بخر دفع بالید - تہدید وتخویف زووکوب عام لوگوں کے مقابلے میں میسب طریقے استعال کئے جاسکتے ہیں لیکن استاد وغیرہ کے مقابلے میں مرف دوطریقوں سے کام لیما جا ہے۔ اعلام اور وعظ ویند۔

ایشیانی اخلاق کاسب سے زیادہ نازک مسئلہ تو کل اور قناعت کا مسئلہ ہے۔ اس مسئلہ کی غلط بنی نے تمام ایشیائی قوموں اور خصوصاً مسئلہ ہے۔ اس مسئلہ کی غلط بنی اور نکما بنا دیا ہے۔ ہزاروں لا کھوں آ دی بچھتے ہیں کہ تو کل اور قناعت کسب معاش کے چپوڑ دیے کانام ہے انسان کوصرف خدا پر جروسہ کرنا چاہئے۔ وہ رزاق مطلق ہے اور روزی انسان کوصرف خدا پر جروسہ کرنا چاہئے۔ وہ رزاق مطلق ہے اور روزی دینے کا خود ذمہ دار ہے خود ہاتھ پاؤں ہلانے کی ضرورت نہیں۔ اس خیال نے ہزاروں لا کھوں آ دمیوں کو مختلف صور توں بین گدا کر بنادیا ہے جونکہ یہ مسئلہ نہایت تازک اور دقیق تھا اور چونکہ اس کی غلط بنی نے بہت برااثر پیدا کیا ہے امام صاحب نے اس پر نہایت مفصل اور مدل بحث کی ہزاران کی ابتدا اس کی ابتدا اس کی ابتدا اس کی ابتدا اس

جاننا چاہئے کہ علم ایک کیفیت پیدا کرتا ہے اور کیفیت ہے اعمال صادر ہوئے ہیں بعض لوگ سجھتے ہیں کہو کل کے یہ معنی جلے ہے کرتے ہیں۔ اعسلم ان العلم یورث السحال والسحال یشمر الاعسال ویظن ان معنی التوکل ترک جیں کہ اکتباب معاش کے لئے

نہ ہاتھ پاؤل ہلائے جا کیں نہ

کوئی تر پیر موجی جائے بلکہ

آ دی ای طرح چیخواز مین پر پڑا

رہتا ہے یا گوشت شختے پر رکھا

موتا ہے لیکن نے جابلوں کا خیال

ہے کونکہ اینا کرنا شریعت میں
حرام ہے ۔

النسكسب بسالسدن وتتوك التذبيب بالقلب والسقوط على الارض كمالخنرقة الملقاة و كباللحم على الرضم وهمذاظس الجهال فان الك حرام في الشرع

توکل کی حقیقت اور ماہیت پرامام معاحب نے ایک نہایت بیدا وروقق معمون لکھاہاس میں توکل کے چومتی لکھے ہیں وہ عام خیال سے بالکل ایک جداگانہ چیز ہے۔وہ لکھتے ہیں :

''توکل دراصل تو حید کا نام ہے۔ تو حید کے اعتقاد سے ایک مالی طالب طاری ہوتی ہے اوراس مالت کی دجہ سے دہ مخصوص افعال مادر ہوئے ہیں جن کولوگ توکل سے تعییر کرتے ہیں لیکن پہلے یہ جمنا چاہے کہ قو حید کے جار درج ہیں۔ اقرار زبانی اور اعتقاد قبلی کشف کے ذویعید یہ مشاہرہ ہونا کر تمام افعال ذات باری سے معادر ہوتے ہیں اسباب اورد ما فلاکو بھوڈ فل میں۔ یہ مشاہرہ ہونا کر حالم ہیں ذات باری مادری کو کی اور پور موجود ہیں۔ ان مراتب چار گائے ہیں دات باری مدادی کو تکی کو دی کے دوری سے ان مراتب چار گائے ہیں سے دو پہلے مدادی کو تکی کے دیل ہیں تو کی کی ایندا تیر سے درجہ سے مدادی کو تکی کے دیل کی ایندا تیر سے درجہ سے مدادی کو تکی کے دیل کی ایندا تیر سے درجہ سے مدادی کو تکی کی ایندا تیر سے درجہ سے مدادی کو تکی کی ایندا تیر سے درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کو تکی کی تاریخ انتیار سے درجہ سے مدادی کو تکی کی ایندا تیر سے درجہ سے مدادی کو تکی کی ایندا تیر سے درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کو تکی کے دیل کی درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کو تکی کی دیا تھا تیر سے درجہ سے مدادی کی درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کی درجہ سے مدادی کو تکی کی دو تک کی درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کی دورجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے مدادی کو تک کی دورجہ سے درجہ سے مدادی کو تکی کی درجہ سے درج

ہوتی ہے یعنی جب بذریعہ کشف یہ محسوں ہونے لگتا ہے کہ دنیا میں جو پکھ ہور ہا ہاں کی علت مرف ذات باری ہے نیج کے دسا تط اور اسباب بالکل بیکار ہیں (جس طرح بادشاہ کوئی تھم بذریعہ تربی افذ کرتا ہے تو کاغذ کا مدات کو اس تھم کی علت نہیں کہ سکتے ) تو انسان کی بی حالت ہوتی ہے کہ خدا کے سوااور دسا تط واسباب اس کی نظر سے بالکل جیپ جاتے ہیں اس حالت میں وہ پکھ کہتا ہے خدا ہے کہتا ہے جو پکھ ما نگا ہے خدا سے ما نگا ہے اس کانام تو کل ہے۔

امام صالحب فے وکل کے جومعیٰ بیان کے وہ ایک وجدانی
کیفیت یا حالت ہے۔ جوارباب ذوق پر طاری ہوتی ہے۔ بےشہ یہ
حالت جس پر طاری ہوجائے وہ ظاہری اسباب سے بے نیاز ہوجائے گا
لیکن آج جولوگ توکل کے مری ہیں کیا اس معیٰ کے لحاظ سے ہیں؟ کیا
ان پر یہ کیفیت طاری ہے؟ اگر نہیں ہے تو ان کو ہاتھ پاؤں توڑ کر
نذرونیاز پرزیمگی برکرنے کا کیاجی ہے۔

امام صاحب نے توکل کی اصلی کیفیت بیل بھی یہ جائز نہیں رکھا کہ متوکل شخص اسباب و دسما تط سے دست بردار ہوجائے وہ لکھتے ہیں کہ اسباب و دسائط کی تین متمیس ہیں۔قطعی ' فلنی اور اختال تطعی میں اسباب سے قطع نظر کرنا بالکل ناجا تزہے۔

میمن جنون ہے اور اس کوتو کل سے کچھ لگا و نہیں کیونکہ مثلاً اگرتم اس بات کے منظر رہوکہ خداتم کو

نهـذا جنون محض وليس مـن التـوكـل فـي شيــي فــانك ان انتـظـرت ان رونی کے اخریر کردے گایارونی کوی قوت دے گا کہ وہ خود تم کک چلی آئی یا کوئی فرشتہ مقرد کر دے گا کہ دوئی کو چہا کر تمہارے معدے علی ڈال دے تو تم فداکی عادت کو بالکل نیں

يخلق الله نيك شبعا دون الخسز اويخلق في السخسز حسركة اليك اويسخر ملكا ليمضغه ديومصله الي معدتك فقد جهلت سنة الله تعالى

\_t <u>\</u>

تلنی میں بھی اسباب سے قطع نظر کرنا تو کل میں مشروط نہیں۔ بی وجہ ہے کہ حضرت خواص ال سفر میں سوئی مقراض ری اور جما گل ہمیشہ اپنے ساتھ رکھتے ہتھے۔

البتہ احمالی اسباب یعنی جن ہے مجمی مجمی اتفاقیہ طور ہے مقصد حاصل ہوجا تا ہے ان کی تلاش وجنتجو میں رہنا تو کل کے خلاف ہے۔

خافا ہوں میں مقررہ روز زینے
پر بسر کرنا تو کل سے بعید ہے۔
البتہ آگر سوال نہ کیا جائے اور
تحت وہدایا پر قاحت کی جائے تو
پہنو کل کی شان سے لیکن جب
شہرت ہوں کی تو خافتا ہیں بحز لہ
بازباد کے چی اور ان میں رہنا
مویا بازار عی رہنا ہے اور جو

واعلم ان الجلوس جي ربساطات الصوقيت مع معلوم. بعيدمن التوكل وان لم يستغلر ابل قنعوا بحا يحمل اليهم فهذا اقوى في توكيلهم لكنه بعد المتهار القوه بذالك لقد صار لهم سوقانهو محمل بازار بن آتا جاتا ہو وہ متوکل میں کہا جاسکا محر اس مالت میں کہ اور بہت شرطیں یائی جاسی جیسا کہ ہم اور کھھ

كدخول المسوق يسكون داخسل المسوق متوكيل لابشروط كثيرة كما سبق

غرض امام صاحب نے توکل کی جو حقیقت اور احکام بیان کے وہ توکل نہیں۔انسان کو کا بل مفت خوری بیدست و پائی اور مجذب گداگری سکھا تاہے۔

امام صاحب نے اس مضمون میں بار باراس بات کا اعادہ کیا ہے کہ متوکل کا بیکام نیں کہ خواہ و و اوروس ول کی کمائی کھائے۔

### احياء العلوم كافلسفه اخلاق

ان سرسری عام خصوصیتوں کو بتانے کے بعد ہم احیاء العلوم کے خاص ضابطہ اخلاق ہے بحث کرتے ہیں۔ امام صاحب نے فلند اخلاق کے ابتدائی اصول تمام تر تعکمائے ہوتان سے لئے ہیں۔ این سنگویہ کی کتاب تہذیب الاخلاق حکمائے ہوتان کے فلند اخلاق کا پورا خلاصہ۔ امام صاحب نے احیاء العلوم میں اخلاق کی حقیقت اس کی تقسیم اور انواع پر جو بچھ کھھا ہے۔ مثلاً خلق کی جو کھھا ہے۔ مثلاً خلق کی حقیقت واہیت سے جہاں بحث کی ہے کھھتے ہیں۔

'' خلق اورخلق قریب المعنی الفاظ ہیں جوا کثر ساتھ ساتھ استعال کئے جاتے ہیں۔ مثلاً کہتے ہیں کہ فلاں شخص کا خلق اور خلق دونوں اچھا ہے۔ بیعنی اس کا خلا ہر بھی اچھاہے اور باطن بھی۔

انسان حقیقت میں دو چیزوں کا نام ہے جم اور روح اور جس طرح جسم کی ایک خاص صورت اور شکل ہے روح کی بھی ہے۔ پھر جس طرح جسم کی صورت اچھی یا بری ہوتی ہے روح کی بھی ہوتی ہے اور جس طرح خام کی صورت کے لحاظ ہے انسان کو خوب مورت کے جسم کی صورت کے لحاظ ہے انسان کو خوب اخلاق یا بداخلاق کہا جاتا

منطق کے اصول کے موافق خلق کی یہ تعریف ہے روح میں ایسے ملکدرا خد کا پایا جانا جس کی وجہ سے انسان سے اچھے یا برے افعال بلا تکلف مرز دہونا کی قید کا یہ فائدہ ہے کہ اگر کسی فض کی طبیعت فطر تائی واقع ہولیکن افلاس یا مجبوری کی وجہ سے فیاضی کا اظہار نہ کرسکتا ہو۔ تو اس کی سخاوت میں فرق نہیں آ سکتا۔

غرض طلق کے وجود کے لئے افعال کا صادر ہونا شرط نہیں۔ مرف بیشرط ہے کہ طبیعت میں اس فتم کی کیفیت موجود ہو کہ اگر کام کرنے کے سامان اور مواقع ہاتھ آئیں تو بلاتکلف وہ کام ظہور میں

دوسری قیدکاید نتیجد ہے کداگر کمی خفس کو بھی بھی اتفاقید کی کام کی طرف رغبت ہوتو وہ خلق میں داخل نہیں کید

سکتے۔ تیسری قید کا بیرفا کدہ ہے کہ کوئی فض آئی طبیعت پرزور ڈال کراپنے خصہ کوتھا متا ہے تو اس کولیم نہیں کہ سکتے ۔ کیونکہ پیشل اس سے بدلکلف ظہور نہیں آتا۔

خلق کی اقسام بہت ہیں لیکن اصلی ادکان جس سے اور تمام شاخیں نکاتی ہیں تین ہیں علم خضب 'شہوت لے ۔ انہی تین تو تو تو ل کے اعتدال کا نام صن خلق ہے۔ کسی خض میں اگریہ تینوں قو تیں معتدل ہوں تو وہ پورا خوش اخلاق ہوگا۔ اگر صرف ایک یا دو ہوں تو ناتمام جس طرح کسی کے تمام اعضا خواصورت ہوں تو کا اللہ ناہوگا۔ ورنہ تاتعیں۔

علم کی قوت کے اعتدال کا نام حکمت ہے اور دہ تمام اخلاق حسنہ کی نخ وبن ہے۔

غضب کی قوت اگر افراط و تفریط سے بالکل بری ہو یعنی اس طرح عقل کے قابو بیں ہوکہ وہ جس طرف برحائے برھے اور جہاں روکے رک جائے تو اس کو شجاعت کہتے ہیں۔ شجاعت کی قوت مختلف مظہروں بین ظاہر ہوتی ہا اور ہر مظہر کا نام جدا ہوتا ہے مثلاً خودداری ولیری آزادی حلم استقلال ثبات وقار یہ وقت شخصب) جب اعتدال سے جٹ کرافراط کی طرف مائل ہوتی ہے قو تہور بن جاتی ہواوراس سے سلملہ بسلملہ غرور مخوت خود پری خود بنی وغیرہ پیدا ہوتی ہے۔ جب سلملہ بسلملہ غرور مخوت خود پری خود بنی وغیرہ پیدا ہوتی ہے۔ جب تفریط کی طرف جسکتی ہے قو ذاحت پندی کم حوصلی ہے طاقی ونائت کے تفریط کی طرف جسکتی ہے قو ذاحت بندی کم حوصلی ہے طاقی ونائت کے قالب میں ظہور کرتی ہے۔

شہوت کی قوت میں جب کامل اعتدال ہوتا ہے تو اس کوعفت

کہتے ہیں۔ بی صفت علف سانچوں میں وصل کر علف ناموں سے
پکاری جاتی ہے لینی جو دُحیا مر درگذر واحت پر بیز گاری اطیف مزاجی ا خوش طبعی بے طبعی بر معنت جب افراط وتفریط کی طرف مائل ہوتی ہے تو اس سے حرص طبع ہے شری ضنول خرجی ریا اوبا شی اریدی حملت حدد ا رشک وغیرہ اوصاف پیدا ہوتے ہیں۔

عقل کی قوت معدل رہتی ہے تو حسن تدییر جودت ذہن اصابت رائے بیدا کرتی ہے۔ جب اس میں افراط آتا ہے تو مرافریب حلامات کی میاری و فیروا طلاق بیدا ہوتے ہیں تغریط ہوتی ہے تو تمانت مادوین افکا ناعاقب الدیل کی هورت می ظهور کرتی ہے۔

مختصر سے کہ محاس اخلاق کے ارکان اصلی نین ہیں۔ حکمت شجاعت اور عفت۔ جس قدر اور اخلاق حسنہ ہیں سب انہی کے مختلف قالب اور مطاہر ہیں۔

امام صاحب نے اخلاق کی بیتجدید اور تقتیم علیم این مسکویہ کی تحقیق کے مطابق کی ہے بلکہ بچ یہ ہے کہ علیم موصوف نے اپنی کتاب تمذیب الاخلاق بی اس بحث کے متعلق جو پچھ لکھا تھا امام صاحب نے خوبی کے ساتھ ای کواوا کردیا۔

امام صاحب نے اس تحدید وتعلیم کے بعد اس منلہ پر بحث کی کہ اخلاق میں اصلاح وضاء کی قابلیت ہے یا بیس قد مائے بونان اس بات کے قائل سے کہ انسان بالطبح شریراور بداخلاق پیدا ہوا ہے لیکن تربیت و تعلیم سے خوش اخلاق ہوسکتا ہے۔ رواقین اس کے خلاف تھے اور انسان تعلیم سے خوش اخلاق ہوسکتا ہے۔ رواقین اس کے خلاف تھے اور انسان

کو بالطبع پا کیزہ فوخیال کرتے تھے۔ جالیوں نے ان دونوں نہ ہوں کو اس دیا ہوں کہ اس دیا ہوں کہ اس دیا ہوں کہ اس دی خلقا اگر یہ فرض کر لیا جائے کہ ہمام آ دی خلقا کی جی جی شریبیں ہوسکا۔ فودتو اس جی شرادت کا مادہ ہی نہیں دومروں سے سکوسکا تھا لیکن یہ پہلے فرض کر لیا گیا ہے کہ آ دی تمام نیک جی اس کے خود جب سکھلا نے والے جی شرادت کا دجو ذمیں تو وہ کی دومرے کوشرادت کی تعلیم کو کر دے سکا ہے۔ جالیوں کا ذاتی نہ بہب یہ ہوئی انسان بالطبع شریر ہوتے ہیں بعض بالطبع کی خرد اصلاح نیک بعض دونوں کے فاتی ہوتے ہیں اور صرف بھی اخراد اصلاح کے قائل ہوتا ہے۔ ارسطونے کیا جالا خلاق جی اجمان ہوتے ہیں جو کھ ہے کہ بداخلاتی یا جو نہیں جو تھے ہے کہ بداخلاتی یا خوش اخلاتی کو کی چیز انسان کی طبعی یا جبلی نہیں جو تھے ہے تعلیم در بیت کا اثر ہے۔ البتہ تعلیم و تر بیت کی قابلیت کے مدارج مختف تیں۔

امام صاحب نے ارسطوی رائے اختیاری وہ لکھتے ہیں کہ موجودات کی دوسمیں ہیں ایک وہ جو کمل طور پر پیدا ہو کی اور ہمارے اختیارے باہر ہیں۔ مثلاً قاب۔ ماہتاب۔ زبین دوسرے وہ جو قص پیدا کی گئیں اور ان میں یہ قابلیت رکھی گئی ہے کہ تربیت سے کامل ہوجا کیں۔ مثلاً کی درخت کا فال کہ دواس وقت فالے ہے کین درخت بن سکتا ہے اخلاق انسانی ای دوسری قتم میں داخل ہیں۔ کا اس قدر ضرور ہے کہ تمام آ دمیوں کی جہلتیں کیساں نہیں۔ بعض کے اخلاق ہا سانی اصلاح پذیر ہو سکتے ہیں اور ابعض کے بشکل۔ خودا خلاق کی اقسام میں بھی اصلاح پذیر ہو سکتے ہیں اور ابعض کے بشکل۔ خودا خلاق کی اقسام میں بھی

باہم اختلاف ہے۔ شہوت عضب محبر غرور۔ ان میں سے بعض کی اصلاح بآسانی سے ہوسکتی ہے بعض کی مشکل ہے۔

جو حكماء اخلاق كے قابل اصلاح ہونے كے قائل تصان كا أيك

استدلال بي مجى تفاكداس بات كى ايك مثال بعى دنيا بيس موجودنيس كه شهوت عضب خود پرتی وغیره کا بالکل استیصال موجائے۔امام صاحب اس کے جواب میں لکھتے ہیں کہ حاشا! ان قوی کا معدوم کرنا مقدود ہی نہیں۔ بیتمام توی مصالح زندگی کے لحاظ سے پیدا کئے گئے ہیں۔غضب کی توت اگر بالکل مفقود ہوجائے تو انسان اینے آپ کودومروں کے حملے ے نہ بچا سکے اور خود ہلاک ہوجائے۔ شہوت کی قوت جاتی رہے تو سل انسانی منقطع ہوجائے۔علم اخلاق کا بیمقعومیہ ہے کہ بیتمام توئ باتی ر بیں لیکن ان میں اعتدال آجائے۔ یمی مجہ ہے کہ خدا تعالی نے قرآن مجيد من والكاظمين الغيظ كها (غمر كم تعاشف والي ) ينبس كهاك والمفاقدين الغيظ (جن ميس سي معمدند بو) اس بحث كے بعد امام صاحب نے عام طور پر تہذیب اخلاق کے چند قاعدے لکھے ہیں چونکہ اخلاق کی اصلاح اس بات برموقوف ہے کہ پہلے انسان اینے عیوب برمطلع ہواس کے اس کا ایک خاص عنوان باعر ما اور عیوب سے وانف ہونے کے جارطریقے بتائے۔

ا- التل طريقت سے اس بات كى در خواست كرنا كر عوب يرمطلع کرتے دہیں۔

٢- اين فاص اور بريا احباب سان بات كا خوابال موناك

عیوب پر مطلع کرتے ہیں۔

حفرت عرفر مایا کرتے سے کہ خدا اس محض کا بھلا کرے جو میرے عوب کا تخد جھ کو بھیجے۔ امام صاحب بیطریقہ کلو کر لکھتے ہیں کہ افسوس! بیطان آئ کل کام نہیں دیتا۔ احباب یا تو مداہد کرتے ہیں اور عیوب کو چھیاتے ہیں یا اس قدر بڑھا کر کہتے ہیں کہ اصلی عیب کا پہتا نہیں ملاا۔ طبائع کا بیال ہے کہ جو تھی عیوب پر مطلع کرتا ہے وہ دیمن ماسدادر نکتہ چیس خیال کیا جاتا ہے۔ کوئی فیص ہارے عیوب بتا تا ہے تو ماسدادر نکتہ چیس خیال کیا جاتا ہے۔ کوئی فیص ہارے عیوب بتا تا ہے تو عیوب کا ہم کواپنے عیوب کی طرف متوجہ بیں ایس میں بھی تو موجود ہیں۔ یہ خیال ہم کواپنے عیوب کی طرف متوجہ بیں اور فی دیتا۔

س۔ عیوب پرمطلع ہونے کا برا ذریعہ ہاے دسمن ہیں۔ ہمارے عیب ہم
کوخو دنظر نہیں آتے لیکن دشمن ہماڑے پوشیدہ اور دقتی عیوب کی تہہ
تک پہنچتا ہے اور اکو پھیلا تا ہے اس لئے دشمنوں کی عیب گیری اپنے
عیوب سے مطلع ہونے کے لئے بہت کام آسکتی ہے۔ لیکن افسوں
ہے کہ یہ تد بیر بھی ہم کومفید نہیں ہو سکتی۔ ہمار انفس ہم کو سمجھا تا ہے کہ
فی الواقع ہم میں یہ عیوب نہیں بلکہ دشمن کی دشمن کی وجہ سے ہماری
اچھی با تیں بھی بری نظر آتی ہیں یا وہ دانستہ ہمارے ہرفعل کوعیب کا
لیاس بہنا تا ہے۔

س- لوگوں کے اخلاق وعادات کواپنے عیوب کا آئینہ بنایا جائے چونکہ افرادانسانی کی عادات وخصائل اکثر طنع جلتے ہیں۔اس لئے جو عیب اوروں میں نظرآئے قیاس کرنا جائے کہ ہم می بھی ہوگا۔ پھر جب زياده تد ين كرو محاة اصل حقيقت طاهر موجائ ك-

امام صاحب نے عیوب سے واقفیت کے جو طریقے بتائے ہیں ان میں سے پہلے دو جالیوں نے اپنی کتاب تعرف الرعیوب نفسہ میں کسے ہیں اور چوتھا لیقوب کندی کا اخر اع ہے۔ ا

چونکہ امام مناحب کے نزویک اخلاق کی درتی میں ترتیب کو بہت دخل ہے اور تربیت کی بنیاد اصلی بھین کے زمانے میں بردتی ہے۔ اس کئے امام صاحب نے بچوں کی اخلاقی تربیت کے تو اعد کوایک دستور العمل كے طور يرمرتب كيا جس كا خلاصہ بيہ ہے بيں جس وقت تميز كے آ ٹار ظاہر ہوں ای وفت ہے اس کی دیکھ بھال رکھنی جائے ۔ یے میں سب سے پہلے غذا کی رغبت ہوتی ہے اس کے تعلیم کی ابتدا یہیں سے مونی جائے۔ال کوسکھلانا جائے کہ کھانے سے پہلے بم اللہ برھاليا كرك- وسترخوان يرجو كهانا سامنے اور قريب بو اس طرف باتھ بوحائے۔ ساتھ کھانے والوں رسبقت نہ کرے کھانے کی طرف یا کھانے والوں کی طرف نظر نہ جمائے جلد جلد نہ کھائے۔نو الہ اچھی طرح چائے اتھاور کڑے کھانے میں آلودہ نہونے یا تیں۔زیادہ خوری کو معيوب ثابت كياجائكم كمانامعمولي كمان يراكفا كرنار دوسرول كوكلا ويتا-ان اوصاف كي خوبي ول من بنهائي جائي

سفید کیڑے پہننے کا شوق دلایا جائے ادراس کو مجمایا جائے کہ رکنین ریشمین اور زرتار کیڑے پہننا عورتوں اور مختوں کا کام ہے۔ جو لا کے اس متم کے کیڑے کے عادی ہوں ان کی محبت سے بھایا جائے۔

آرام پرتی اور نازوقعت سے نفریت ولا کی جائے۔

جب نے ہے وئی پندیدہ فعل ظہور یں آئے تو تعریف کرکے
اس کا دل بر حایا جائے اوراس کوصلہ وانعام دیا جائے اس کے خلاف بھی
کوئی بات ظہور میں آئے تو اعماض کرنا جائے۔ تاکہ برے کاموں کے
کرنے پردلیر نہ ہوجائے فصوصاً جب وہ خوداس کا ماکو چمپانا چاہتا ہو۔
اگر دوبارہ وہ فعل اس سے سرز د ہوتو تنہائی میں اس کو فیصت کرنی چاہئے
اور سمجانا چاہئے کہ یہ بری بات ہے لیکن بار بار اس کو طامت نہ کرنی
چاہئے۔ والدین کو کھا عاد کھنا چاہئے کہ ہروقت زجودتون نہ کرتے رہیں
کونکہ بار بار کہنے ہے بات کا اثر کم ہوجا تا ہے اور پی ڈجروتون کا عادی
ہوجا تا ہے۔

دن کوسونانہ واہے۔ بستر پرتکلف اور زیادہ زم نہ ہونا چاہے۔ اس بات کی بخت تا کیدر کھنی چاہئے کہ بچہ کوئی کام چھپا کرنہ کرے کیونکہ بچہ ای کام کو چھپا کر کرتا ہے جس کو براسجھتا ہے۔ اس لئے جب چھپا کر کام کرنے کی عادت چھوٹے گی تو خود بخو دتمام برائیاں چھوٹ جا ہیں

ئ-

ہرروز کونہ کھ بیادہ چلنا اور ورزش کرنی چاہئے تا کہ طبیعت میں افسردگی اورستی ندآنے پائے۔ ہاتھ پاؤں کھے ندر کھ بہت جلد جلدنہ چلے دولت مال لہاس غذا کلم ووات غرض کسی چز پرفخر کا ظہارنہ کرنے پائے اگر بچہ امیر ہے اور ریاست وامارت کے اثرے اس کے ہم صحبت بچاس کو بچھنڈ روینا چاہیں تواس کو مجھایا جائے کہ کسی لینا حوصلہ مندی کے خلاف ہے۔ مقلس کا بچہ ہے تو اس کے ذہن نقین کیا جائے کہ بخش وعطا کا قبول کرنا دناءت و کمینہ بن ہے۔

مجلس میں تھوکنا' جمائی اور انگڑائی لیٹالوگوں کی طرف پیٹھ کر کے بیٹنٹنا' پاؤں رکھنا۔ان باتوں بیٹنٹنا' پاؤں رکھنا۔ان باتوں ہے منع کرنا جا ہے۔

قتم کھانے سے بالکل روکنا چاہے کو چی تتم ہو بات خود نہ شروع کرے بلکہ کوئی پو چھے تو جواب دے۔ خاطب کی بات کو توجہ سے سنے فضول کوئی محش دشنام طرازی اور سخت کلای سے منع کیا جائے اور جن لوگوں کوان با توں کی عادت پڑگی ہوان کی محبت نہ افتیار کرنے پائے۔ کمتب سے پڑھ کر نکلے تو اس کوموقع دیا جائے کہ کوئی کھیل کھیلے۔ کیونکہ ہر وقت پڑھنے اور لکھنے ہیں مصروف رہنے سے دل بھوجا تا ہے۔ ذہن کند ہوجا تا ہے۔ طبیعت اُحیث جاتی ہے۔

امام صاحب کا بدوستورالعمل بالکل تیم بروس بونانی کے اس بدایت نامہ سے ماخوذ ہے جس کوابن مسکویہ نے کتاب تہذیب الاخلاق ایم تکیم موصوف کی کتاب سے نقل کیا ہے۔

یامرلحاظ کے قابل ہے کہ امام صاحب بچوں کوصلہ وانعام کے قبول کرنے سے باذر کھنے کی تاکید کرتے ہیں۔ افسوں ہارے زمانے کے عربی مدرسوں کی بنیادای پر قائم ہے کہ طلبا کو آج فلاں فض نے قربانی کی ایک کھال عنامت کی ۔ فلاں فخص نے کیڑوں کی دھلائی کے پینے بھیج کی ایک کھال عنامت کی ۔ فلاں بھیج دیں۔ طرہ یہ کہ یہ واقعات ہداری کی دیکے۔ فلاں فخص تے روٹیاں بھیج دیں۔ طرہ یہ کہ یہ واقعات ہداری کی

سالاندر پورٹ میں تفصیل کے ساتھ ورج کے جاتے ہیں اس تیم کی ترتیب سے دنائت اور پست جوسلگی کے سوا اور کیا امید کی جاستی ہے۔ چھوٹی چھوٹی باتوں پر بخفیر کے فتوے دینا فندرونیاز پر گذارا کرنا عوام کے فداق کا پابندر ہنا ہے میسب ای تعلیم و تربیت کے نتائج ہیں۔ امام صاحب نے تربیت کا جو طریقہ بتایا ہے اگر اس کی تقلید کی جائے تو ای تیم کے بلندحوصلہ علم ہیدا ہوسکتے ہیں جسے خود امام صاحب تھے۔ اس کی تقلید کی جائے تو ای تیم کے بلندحوصلہ علم ہیدا ہوسکتے ہیں جسے خود امام صاحب تھے۔

امام صاحب نے اخلاق کے بیتمام اصول اور مسائل اگر چہ فلفہ سے لئے لیکن طرزادا میں وہ بات پیدا کی جوخود فلاسفہ کونصیب نہ موئی تھی۔

امام صاحب نے صرف ای پراکتفانیس کیا کداخلاق میں فلفہ کی آمیزش کی بلکھ فن کو اس قدر وسعت دی کہ بونانیوں کا فلفہ اخلاق اس کے مقابلے میں قطرہ ووریا کی نسبت رکھتا ہے۔

عیم ابن سکوید نے آئی گاب میں جوفلفہ بونان کا خلاصلہ ہے اخلاقی امراض کی آٹھ فتمیں قرار دیں۔ تہور۔ جبن ۔ حص۔ خود۔ سفاہتہ ۔ بلاہتہ ۔ جورو ذلت ۔ ان امراض میں سے مرف تہور وجبن کے علاج کے طریقے بتائے باتی کوقا بل علاج نبیں سمجایا بے اعتمالی سے ان برتوجہ نبیں کی کین امام صاحب نے نہایت تدقیق کے ساتھ تمام اخلاقی امراض کا استقصا کیا اور نہایت تفصیل کے ساتھ ہر ایک کی حقیقت وابیت تشیص کی اور علاج کے طریقے کھے حدد جاہ برتی ریا عجب وابیت تشیص کی اور علاج کے طریقے کھے حدد جاہ برتی ریا عجب

اخلاقی اسراس کا استصاء ایر طالب کی را غب اصنهانی ابل فن نے بھی کیا تھا لیکن ان کی تشخیص کے مطابق کیا م صاحب نے جو موقا فیاں اور کھی جی کیا تھا لیکن ان کی تشخیص کے مطابق کا بید بھی نہیں لگ سکتا مثال کے طور پران جس بیض کی تعمیل ذیل جس درج کی جاتی ہے۔ انسان کو اپنے افعال اور اعمال کی نبست سب سے زیادہ دھوکا دہاں ہوتا ہے جہاں ان پر بظاہر نہ بھی دیگ جے حاموتا ہے ۔ وہ ایک گام کو بہت کی بجھ کر کرتا ہے لیکن تبہ جس کوئی اور چیز ہوتی ہے جواس کی تحریک کے بوتی ہے۔ وہ ایک گام کے بوتی ہے جواس کی تحریک ہوتی ہے۔ وہ ایک گام کے بوتی ہے۔ وہ ایک گام کے بوتی ہے۔

اس تكار كوامام صاحب في جمن قدر دقيقة في سيسجما اورجس آزادى سي ظاہر كيا بهي كسى في نه سجما تفانه ظاہر كيا تفاد احياء العلوم ميں ايك خاص باب اس كے لئے باعد حاسب جس كانام كتاب ذم الغرور دكھا ہے اس ميں الل علم زباد نجاج وغيرہ كے بہت سے عنوان قائم كے بيں اور ايك ايك كي هيفت كھولى ہے۔ ازباب مال سے عنوان ميں لكھے

ان میں بہت ہوگ ماجد عادی خافاجی تغیر کرتے ہیں اور معلی ہے جالا کد جس آلدنی سے تعیر کی ہے والا کد جس آلدنی سے تعیر کی ہے وہ الکل ناجا ترخر اللوں سے حاصل کی گئے ہے اور آلدنی جا ترجی ہوتو ال

کامقعود دراصل قواب قلی فلد شهرت اور تام آوری ہوتی ہے۔ ای شهر شی ایسے ارباب جا چیت موجود ہوتے ہیں جن کی خبر گیری کرنی ساجد بنانے سے زیادہ موجب امر ہے گین ان کے مقابلہ بیل تغییرات کور جج بنانے سے زیادہ موجب امر ہے گین ان کے مقابلہ بیل تغییرات کور جج دیے ہیں جس کی مجرمرف میں ہوئی ہے کہ تجب سے جود میریا شہرت حاصل ہوتی ہے دہ مساکھی کے وہم نے نہیں ہوئی۔ منامید وغیرہ کی تغییر میں در کیر تفش و نگار۔ بینار کا ری زیب و آرائش میں صرف کیا جاتا ہے حالانکہ مجد کامقعود ادائے عباوت ہے نہ اظہار شان وشوکت۔

بہت سے اوالہ خرات و کو تا میں ہزاروں روپے مرف کرتے
ہیں اذن عام دیا جاتا ہے ہزاروں نقرا جمع ہوجاتے ہیں جو خرات لینے
جانے ہیں اور جمع سے نکل کر تعریفیں کرتے جاتے ہیں۔ بعض بھتے ہیں کہ
حرین میں خرات کرنے سے ذیادہ ثواب ہوا اس فرض سے جج پر جج
کرتے ہیں اور دہاں جا کر ہزاروں روپے خرات کرتے ہیں حالا نکہ اس
مرتے ہیں اور دہائی محرک شہرت اور نام آوری ہوتی ہے ورندا گرمض
تمام دادودہش کا اصلی محرک شہرت اور نام آوری ہوتی ہے ورندا گرمض
شواب مقصود ہوتا تو اعلان واشتہاری کیا ضرورت تھی اس طرح چیکے سے
دیے کہ کی کو کا فول کالی خرندہوتی۔

صدقات وجوہ خرکی نبست امام صاحب نے جو پر کو لکھا ہمارے زمانے کے بالکل حسب حال ہے تمام ممالک اسلامیہ عن آج مسلمانوں کے تنزل کا سب سے بڑاسب بھی ہے کہ لاکھوں کروڑوں روپیے ہا وجوہ خیر میں صرف کر دیا جاتا ہے ہزاروں لاکھوں آ دمی ہیں جو اپنے دست دباز وسے کما ہے تی جی لیکن کمانے کے بحائے بھی ما تھے پھر تے ہیں اورلوگ ان کودے دے کران کی عادت کو محکم کرتے جاتے ہیں شہر میں سینکر ول معجدول کے موجود ہوتے ہوئے اور نی معجدیں بنتی جاتی ہیں اور جوروپیداسلام کے نہایت مروری کاموں مس خرج ہونا جاہئے تھاوہ اس میں صرف کردیا جاتا ہے۔ مدارس سے ہرسال نام کے مولوی فارغ ہوکر نطلتے ہیں معاش کا کوئی وربعہ نبی موتا۔ ویہات میں جاتے ہیں اور اپنی تخواہ کےموافق چندے کا بندوبست کر کے جموٹ موٹ ایک مدرسہ قائم كردية بين خود عربي عبارت بمي الحجي طرح نبيس يزه يكة لكن دوسرے ہی سال دو جار کودستار فضیلت بند حوا کوشر بعت کے سیاہ وسپید کا ما لک بنادیے ہیں۔علاء جانے ہیں کہان باتوں سے اسلام کی ضرورتیں يورى بيس بوسكتين ليكن كس كاحوصله ب كمنبرير يخ حكرماف ماف كهد د ب كه يد ثواب كے كام نبيل بيں امام غزالي عى كادل اور جكر در كار ب كدب خوف اومة لائم بدر ليخاس مسم ك خيالات فابركر سك انسان سب سے زیادہ علمی ان موقعوں پر کرتا ہے جہاں ایک کام کے نیک دیدوونوں پہلوہوتے ہیں۔ان دونوں پہلوؤں میں دیت فرق ہوتا ہے۔ان موقعوں پرانسان اینے افعال کو ہمیشہ نیکی کے پہلو پر محول كرتا ہے اور علطي ميں بركر برائيوں كا مرتكب موجاتا ہے۔ امام صاحب نے اس عقدے کونہایت دقیقہ تی ہمل کیا ہے۔ احیاء العلوم كتاب ذم الغرور بي الل علم كا جوعنوان قائم كيا كميا بياس مي لكهة بي ك علاء ميں سے جولوگ غرور ميں جتلا بيں ان كے متعدد كروہ بيں ایک گروہ ہے جوعلم وعمل کا پابند ہے خبائث نفسانی کی ماہیت

ے واقف ہے میمی جانا ہے کہ شریعت نے ان اوصاف کو بہت برا کہا ہے لیکن اینے نفس کی نبیت اس کے خیال میں بھی نہیں آتا کہ وہ ان اوضاف سے آلودہ ہوسکتا ہے اور جب اس پران باتوں کا اثر ہوتا ہے تو اس کانفس عجیب عجیب تاویلوں سے اس کو دھو کے دیتا ہے تکبر شھرت بسندى كووه اس برمحول كرتاب كرير كبراور طلب جاهنيس بلكه اسلام كي عزت ہے۔ وہ اپنی دل میں کہتا ہے کہ ذلیل لباس پہننا مجالس میں نیجے بیٹھنا معمولی حیثیت سے رہنا ہیں بے تکلف گوارا کرسکتا ہوں لیکن اس سے ذہب کے اعزاز میں فرق آتا ہے اور دشمنان دین کی نظر میں علاء کی شان مھٹتی ہے۔اسلام کی عزت علم کا شرف ندہب کی تا ئیڈا ہل بدعت کی تذلیل بغیراس کے کیونکر ہوسکتی ہے کہ حوصلہ مندی اور بلندنظری ہے زندگی بسر کی جائے۔ ہمعصروں کورشک وحسد کی وجہ سے برا کہتا ہے اور ان برردوقدح كرتا بي ليكن فلطى سے مجتنا ہے كه بير فق برسى كا جوش ہے اور منکرین حق کے مقابلے میں سکوت کیونکر اختیار کیا جاسکتا ہے وہ اینے ز ہروا تقا کا اظہار کرتا ہے اور اس کوریا کاری نہیں قرار دیتا بلکہ مجھتا ہے کہ اگرا عمال وافعال كانمونه لوگوں كونه دكھلا يا جائے تو ان كوا چھے كا موں كى ترغیب کیونکر ہوسکتی ہے۔اس کا دل اس کوسمجھا تا ہے کہ لوگوں کو بیری پیروی سے ہدایت ہوگی تو مجھ کواس کا تو اب حاصل ہوگا۔اس لئے مقتدا ہونے سے مجھ کو جوغرض ہے صرف بیہ کے ہدایت کا تو اب مجھ کو حاصل ہوسلاطین کے درباروں میں آ مدورفت رکھتا ہے اور ان کی تعظیم و تکریم كرتا ب- اور جب اس ك دل مين القاقيه خيال كذرتا ب كه ظالم

بادشاہوں کی تعظیم جائز نہیں تو اس کانفس اس کو سمجھاتا ہے کہ خدانخواستہ اپنے لئے سلاطین سے مال وزر حاصل کرنامقصود نہیں البتہ یہ مجوری ہے کہ ہزاروں آدمیوں کا نفع وضررانہیں سلاطین کے ہاتھ میں ہاس لئے جب تک ان سے میل جول نہ رکھا جائے خلق اللہ کو فائدہ پہنچانا ناممکن جب تک ان سے میل جول نہ رکھا جائے خلق اللہ کو فائدہ پہنچانا ناممکن

چونکہ ان تمام موقعوں میں نیکی بھی پہلو لکانا ہے امام صاحب نے
ہرموقع پراس کی تمیز کرنے کے دلائل اور علامات بتائے ہیں مثلاً ریا کاری
کی شناخت کا بیطریقہ ہے بتایا ہے کہ کوئی اور باعمل عالم وہاں آئے اور
تمام آ دمی اس کا عمر ونمونہ د کھ کراس کے بیرو بن جا کیں اس صورت میں
اگر بیخض ریا کا رنہیں ہے تو اس کوخوشی ہوئی چاہئے کیونکہ اس کا مقصد
صرف خلق کی ہدایت تھی اور وہ بوجہ احسن حاصل ہوگئی لیکن ایبانہیں ہوتا
ملکہ جس قدر وہ دوسراعالم زیادہ مقبول اور زیادہ مقتدائے خلق ہوتا جاتا
ہاکہ جس قدر وہ دوسراعالم زیادہ مقبول اور زیادہ مقتدائے ماتی ہوتا جاتا
ہاکہ جس قدر وہ دوسراعالم زیادہ مقبول اور زیادہ مقتدائے ماتی ہوتا جاتا

تقرب سلاطین میں بھی یہی معیار ہے۔فرض کرو کہ کوئی اور عالم در بار میں تقرب حاصل کرے اور اس سے بڑھ کرخلق کی حاجت روائی میں مصروف ہوتو کیا اس مخص کوخوشی حاصل ہوگی۔

امام صاحب نے جو کھے لکھا ہے جارے زمانے سے اس کو مطابق کروتو گمان ہوگا کہ اس زمانے کو دیکھ کرلکھا ہے۔ تمام ہندوستان میں نہایت چھوٹے اختلافات غدمی پرنزاعین قائم ہیں فریقین

کے علاء ایک دوسرے کی تلفیروتفیق کرتے ہیں۔ تفنیفات میں گالیوں کی بھر مارہ وق ہے مقد مات دائر ہوتے ہیں لندن تک جانے کی نوبت پہنچی ہے اور پھر دونوں فریق کے علاء سجھتے ہیں کہ جو پھو کیا جارہا ہے نعرت دین حمایت مذہب اوراحقاق می کے لئے کیا جارہا ہے۔

بعض اخلاقی مغات میں باہم اس قدر نازک اور دقیق فرق ہے کہ ان میں امتیاز کرنا نہایت مشکل ہے آج کل لوگوں کی عام بداخلاقی کا بہت بڑا سبب یہ ہے کہ وہ ان صغات میں تمیز نہیں کر سکتے اور اس وجہ سفطی سے ان میں جتلا ہوتے ہیں۔ بخل 'کفایت شعاری سخاوت اور اس قیم اسراف 'پست ہمتی اور قناعت 'دناءت اور قواضع 'غرور خود داری اس قیم کے ملتے جلتے اوصاف ہیں کہ مشکل سے ان میں تفرقہ ہوسکتا ہے ہزاروں آدی افلاس میں جتلا ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ خی ہیں۔ پست ہمت ہیں اور سی میں متکبر ہیں اور جانے ہیں کہ متواضع ہیں متکبر ہیں اور ان کو یقین ہے کہ خود دار ہیں۔

امام صاحب نے ان مشتبر الصورت اوصاف کونہایت کت سنی سے خلیل کیا ہے اور ان کے باہمی فرق بتائے ہیں۔ مثلاً بحل کی حقیقت سے جہال بحث کی ہے لیستے ہیں۔

" بخل کی مختلف تعریفیں کی گئی ہیں۔ ایک گروہ نے یہ تعریف کی ہے" نفقہ واجب کا خداوا کرنا بخل ہے۔ " لیکن یہ تعریف سیح نہیں۔ کوئی شخص اگر ایک رتی کمی کی وجہ سے قصاب سے گوشت لے کر واپس کے آگر ایک رتی کمی کی وجہ سے قصاب سے گوشت لے کر واپس کے آگر ایک نے واجب میں کرآ ئے وہ دو ضروں بخیل مجمل جائے گل حالا نکہ اس نے ادائے واجب میں

مینیں گا۔

بعض لوگول نے بہ تعریف کی ہے کہ جس مخض کوروپہ پیہد دینا گراں گزرے وہ بخیل ہے لیکن بہ تعریف بھی سیحے نہیں ہے نہایت قلیل مقدار کا دینا بخیل کو بھی گراں نہیں گذرتا اور تنی سے ٹی آ دی بھی حد سے زیاوہ دینا گوارنہیں کرتا۔

ر سخاوت کی بھی مختلف تعریفیں کی گئی ہیں مثلاً ہے مائے دینا' دے کراحسان نہ کرنا' سائل کو دیکھ کرخوش ہونا کیکن میتمام تعریفیں بھی ناتمام ہیں۔

حقیقت بیہ کہ ال اس لئے بناہ کہ ضرورت اور حاجت کے موقع پر استعال کیا جائے۔ استعال کے تین طریقے ہو سکتے ہیں۔ ضرورت کے موقع پر نہ صرف کیا جائے ' بیضر ورت مرف کیا جائے۔ ضرورت کے موقع پر ضرف کیا جائے پہلا بھل ہے دوسرا اسراف۔ تیسرا سخاوت۔ اس تعریف میں بھی اس قدر اجمال باتی رہتا ہے کہ ضرورت اور حاجت کی کیا تشریح ہوگی؟ جس چیز کوئی ضروری سجعتا ہے جیل اس چیز کوئی ضرورت کی حقیقت بھی چاہئے کو فیرضرورت کی دوشمیں ہیں۔ ضرورت شری اور ضرورت کی دوشمیں ہیں۔ ضرورت شری اور ضرورت رواج و عادت مضرورت می دوشمیں ہیں۔ ضرورت شری اور ضرورت رواج و عادت مضرورت میں جو شرعاً واجب ہیں مثلاً ذکو ق مور تیں جو شرعاً واجب ہیں مثلاً ذکو ق مور دیں جو شرعاً واجب ہیں مثلاً ذکو ق مور دیں جو شرعاً واجب ہیں مثلاً ذکو ق مور دیا جائے گئی ہا کے ایم میار اشخاص اور حالات کے لحاظ سے معتقد ہوتا رہتا ہے ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن موتا رہتا ہے ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن موتا رہتا ہے ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن موتا رہتا ہے ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن اس کا معیار اشخاص اور حالات کے لحاظ سے معتقد ہوتا رہتا ہے ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن کی جائے۔ ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن کی جائے۔ ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن کی جائے۔ ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن کی جائے۔ ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن کیا تھا ہوتا رہتا ہے ایک امیر کے لئے دو جار پینے ذرا سی چیز ہیں لیکن کی جائے۔

فریب کے لئے اتا ہی بہت ہے۔ اجنبوں سے جن چیزوں میں تک ولی گئی جا گئی جاستی ہے آل واولاد سے نہیں کی جاستی۔ باپ چیا' بھائی' ماموں کے مراتب میں جس قدراختلاف ہے ای لحاظ سے ان کے ماتھ بخل و سی کے مراتب میں بھی اختلاف ہوجا تا ہے۔ باپ سے جس چیز کا در لیغ رکھنا بخل ہے ممکن ہے کہ وہ چیا کے اعتبار سے بخل نہ ہو۔ ای طرح کھانے' کی ہے کہ وہ کی سامان آرائش ہر ایک کی حالت جدا ہے۔ ایک چیز میں جس صد تک تک روزی بخل ہے دوسری میں نہیں ہے۔ اس بنا پر بخیل میں جس صد تک تک روزی بخل ہے دوسری میں نہیں ہے۔ اس بنا پر بخیل کی سے تحریف ہے کہ مال کو اس کے مقابلے میں ور لیخ رکھا جائے جو ور هنيقت مال سے زیادہ عزیز ہے مثلاً عزت و آبر و ناموس' صدارتم و غیرہ وغیرہ

سخاوت کے لئے بیضروری ہے کہ جو پکھ دیا جائے کی امید طمع ا مبادلہ شکر گزاری مرح وٹنا کے خیال سے نددیا جائے کیونکہ بلا معاوضہ دینا سخاوت کی پہلی شرط ہے اور ندکورہ بالاچیزیں معاوضہ ہی کی مخلف صور تیں ہیں۔

بعض اخلاقی امراض ایسے ہیں جن کی بہت اقسام ہیں اور ان اقسام میں سے بعض اسے دقیق ہیں کہ جن کومریض ایک طرف طبیب بھی مشکل سے پہچان سکتا ہے قد ما کی تصنیفات میں ان امراض کا مطلق پیتہ نہیں لگتا۔ امام صاحب نے نہایت تدقیق سے انکی تشریح کی ہے مثلاً ریا کے ذکر میں لکھتے ہیں ریا کی تین قسمیں ہیں جلی وخفی واخفی مثلا ایک فض صرف لوگوں کے دکھانے کی غرض سے عبادت کرتا ہے بیر ریا جلی ہے۔

ایک اور مخص ہے جو دکھانے کی غرض سے عبادت نہیں کرتا بلکہ کمریس جب جہار ہتا ہے اور کسی کوخرنہیں ہوسکتی تب بھی اس کی عبادت قضانہیں موتى ليكن جب انفاقاً كوكى مهمان آجاتا بيتوادائ عبادت مين جس قدراس کا دل لگا ہے اور جس آسانی سے خود بخوداس سے عبادت ادا موتی ہے تنہائی کی حالت میں نہیں موتی سیدیا تھی ہے۔ ایک اور محص ہے جو کسی کے دکھلانے کے لئے نہیں عبادت کرتا' نہ کسی مہمان وغیرہ کے آنے سے اس کی حالت میں مجھ فرق آتا ہے لیکن جب لوگوں کو اس کی عبادت گذاری کی اطلاع موتی ہے تو اس کے ول میں آپ ہے آپ ایک حتم کی خوشی پیدا ہوتی ہے بدریا اخفی ہے کیونکہ اس خوش کا اصلی سبب مرف یہ ہے کدول میں ریا کی کیفیت موجود می موقع پاکرظا ہر ہوگئ ہے جس طرح پھر میں آگ چھپی ہوتی ہے اور چھقاق کے اشارے سے بابرتكل آتى ہے بيجى اى ريا كا اثر ہے كه باوجوداس كے كما نسان لوگوں سے چمیا کرعبادت کرتا ہے اور جا بتا ہے کہ سی کواطلاع ند ہونے یائے تاہم اس بات کا متوقع رہتا ہے کہ لوگ اس سے ادب و تعظیم کے ساتھ پین آئیں اگر می موقع براس کے خلاف پین آتا ہے تو اس کو گرال مكذرتا باورر في موتا ب- بداس بات كى علامت بكراس كول میں ریا کا اثر موجود ہے کیونکہ بالفرض اگر وہ عبادت گذار نہ ہوتا تو لوگوں ے اس کوادب و معظم کی تو تع نہ ہوتی اس معلوم ہوا کہ در حقیقت ہی توقع عى جس في الله المعادت كراني عي ريانفى كى بحى صورتين بين مثلاً أيك عالم تنا نماز بره رباباس

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ا ثناء میں اور لوگ آگئے۔ عالم کوخیال آیا کہ چونکہ محمد کولوگ مقتر اسیحقے ہیں اور ہر بات میں میری تقلید کرتے ہیں اس لئے اگر میں زیادہ خضوع و خشوع سے نماز پڑھوں گا تولوگوں پر اس کا اثر اجھا ہوگا اور وہ بھی خشوع اور خضوع کے اس خیال سے اس نے نہایت خضوع و خشوع سے نماز پڑھنی شروع کی۔

اس سے دقیق تربیصورت اے کہ اس عالم کواس عیب پراطلاع موئی دہ سمجھ گیا کہ میراخضوع وخشوع در حقیقت لوگوں کے دکھلانے کے لئے ہا در یہی وجہ ہے کہ جب میں مجمع میں ہوتا ہوں ای وقت مجھ سے خضوع وخشوع فلا ہر ہوتا ہے۔ اس خیال سے اس نے خلوت اور تنہائی میں بھی خضوع وخشوع سے نماز پڑھنی شروع کی۔ بید بھی ریا ہے کیونکہ اصل میں جو چیز خضوع وخشوع کی محرک ہوئی وہ ریابی ہے مرف اس قدر فرق ہے کہ جلوت وخلوت دونوں کی حالت بیاں ہوگی۔ بلکہ خلوت کی درسی کا اصلی محرک بھی بی جلوت کی حالت ہے۔

#### اخلاقي امراض كاعلاج

یہ تمام مباحث امراض اخلاق کی تشخیص اور تعین ہے متعلق تھے ان کے بعد علاج کا مرحلہ ہے۔ حکمائے یونان نے جیسا کہ ابن مسکویہ نے اپنی کتاب میں بیان کیا ہے علاج کے دوطریقے قرار دیے تھے۔ اب ہرمرض کا علاج باضابطہ کیا جائے مثلاً کوئی مخض بخیل ہے تو اس کو یہ

تکلف خاوت کرنی چاہئے تا کہ رفتہ ترفی مین واستمرار سے خود بخو د اس سے فیاضا ندا فعال سرز دہونے لگیس۔

۲۔ چونکہ تمام امراض کی اصل بنیا درو چیزیں ہیں غضب اور جبن۔ اس لئے ان مرضوں کا علاج تمام امراض کا علاج ہے۔ غضب جن اسباب سے پیدا ہوتا ہے دہ آٹھ ہیں۔ عب غرور ہزل مزاح وغیرہ وغیرہ۔ پھران آٹھوں کو دفع کرنے کے طریقے بتائے ہیں اوراس کے بعد جبن کا علاج بتایا ہے۔

امام صاحب نے علاج کے پہلے طریقے میں بالکل یونانیوں سے
اتفاق کیا۔ چنانچے نہایت تنصیل وتوضع ہے اس کواپنی عبارت میں اداکیا
ہے لیکن وہ اس دائے کوشلیم نہیں کرتے کہ تمام امراض صرف غضب یا
جبن سے پیدا ہوتے ہیں ممکن ہے کہ تمام امراض کا سلسلہ تھینچ تان کرانہی
دو چیزوں سے ملا دیا جائے لیکن امام صاحب کے نزدیک ہرمرض کے
اسباب جدائیں۔

حقیقت سے ہے کہ امام صاحب کا اصلی کارنامہ جس نے ان کی کتاب کے آئے تمام حکما اور قد ماکی تھنیفات کو تقیر کردیا ہے بہی ہے کہ انہوں نے نہایت نکتہ نجی اور دفت نظر سے ہر قرض کے اسباب الگ الگ تحقیق کے اور ان کے علاج کھے۔ نمونہ اس کا ذیل کی مثالوں ہے معلوم معلوم

ہوگا۔

## غيبت

یعنی کسی کے پیٹے پیچے اس کا ذکراس طرح کرنا کہ اگر وہ خودستا تو پہند نہ کرتا۔ یہ مرض جس قدر مسلما نوں جس پھیلا ہوا ہے دنیا کی کسی قوم کسی فرقہ کسی فرجہ جس اس کی نظیر میں اس کی خریس اس کی مسلمانوں کو بالفرض اگر بر ورحکومت اس مشغلے ہے روک دیا جائے تو دفعتا ان کی تمام جلسیں بے لطف اور سر دہوجا نہیں گی کیونکہ ان کی گری محبت کا سب سے بڑا سرمایہ یہی ہے۔ طرہ یہ ہے کہ مسب جانتے ہیں کہ یہ فیموم حرکت ہے لیکن اس میں کچھالی دلی ہے کہ چھوڑی نہیں جاستی۔ اس کے علاج کے لئے میں کچھالی دی ہے کہ مرض کے اسباب پرخور کیا جائے۔ امام صاحب سے نہایت تد قیق اور غور سے اس کے اسباب کی تشریح کی ہے وہ لکھتے ہیں۔

### 'غیبت کے اسباب

فیبت کے اسباب بہت سے ہیں ان میں سے آٹھ عام طور پر سب میں پائے جاتے ہیں اور تین فرہبی لوگوں اور خواص کے ساتھ مخصوص ہیں۔

ا- انسان کو جب سی مخص پر عصد آتا ہاور منبطنیس کرسکا تو خواہ مخواہ

ال محص نے عیوب زبان آتے ہیں اس سے اس کا کلیجہ مختذا ہوتا ہے اور بجعتا ہے کہ میں نے اپنا انقام لے لیا۔ اگر کسی وجہ سے اس کو منبط کرتا ہزاتو وہ عصد دل میں گھٹ کررہ جاتا ہے اور ہمیشہ اس شخص کی بدگوئی برآ مادہ کرتا ہے۔

۲- کسی مجلس میں جب پہلے ہی سے کسی کی غیبت ہورہی ہوتی ہے تو سے آ دی کو بھی خوامخواہ گری صحبت کے لئے اس مشغلہ میں شریک ہوتا پڑتا ہے کیونکہ اگر وہ ان لوگوں کوٹو کے یا خود چپا ہیشار ہے تو تمام لوگوں پر بار ہوگا۔

س- انسان کو جب اس بات کا شبہ ہوتا ہے کہ فلاں مخص میری نبت

برے خیالات ول میں رکھتا ہے اور ان کو ظاہر کرنا چاہتا ہے تو حفظ
ماتقدم کے لئے وہ خود اس کے عیوب ظاہر کرنے شروع کر دیتا ہے
تاکہ آئندہ اس مخص کی بات ہے اثر ہوجائے اور یہ کہنے کا موقع
ملے کہ چونکہ میں نے اس مخص کے واقعی عیوب ظاہر کئے تھے اس
لئے دشمنی سے وہ میری نبیت جھوٹے الزامات لگا تا ہے۔
لئے دشمنی سے وہ میری نبیت جھوٹے الزامات لگا تا ہے۔

۳۔ انسان پر جب کوئی غلا الزام یا عیب لگایا جاتا ہے اور وہ اس سے
اپنی برات ثابت کرنی چاہتا ہے تو اس مخص کا نام لیتا ہے جو
در هیقت اس الزام کا مرتکب ہوتا ہے حالا نکہ اس کو اپنی برات پر
قناعت کرنی چاہیے تھی۔

۵۔ دوسروں کی تنقیص میں ضمنا کمال ثابت کرنامقصور ہوتا ہے۔مثلاً ایک شاعردوسرے شاعر کی نسبت کہتا ہے کہ اس کا کا کم نہایت بدمزہ ہوتا ہے یااس کومطلق کہنائیں آتا اس سےدر پردور غرض ہوتی ہے

كميرا كلام نهايت بامزه اورلطيف موتاب .

۱- ایک محض این معاصری عزت اور شیرت کوئیل و کیسکا لیکن اس شیرت اور عزت اور عزت اور شیری آتی مجور آس کے معافی کا کوئی تدبیر بن میں آتی مجور آس کے عیوب ظاہر کرتا ہے تاکہ لوگوں کے دل میں اس کی وقعت کم

ے۔ نداق اور ڈل بہلانے کے لئے بعض اوقات انسان دوسروں کے عیوب کا خاکداڑا تا ہے جس سے حاضرین مجلس کو نقالی کا مزو آتا ہےاور محبت کرم ہوتی ہے۔

۸- کسی کے ساتھ استہزاداور تمسخرکر نامقصود ہوتا ہے۔

غیبت کے بیاسباب عام ) دمیوں سے تعلق رکھتے ہیں خواص

جن اسباب من جلا موتے ہیں وہ یہ ہیں۔

ا۔ دیندار آدمی جب کمی محض کوکوئی براکام کرتے دیکتا ہے یا لوگوں
سے سنتا ہے تو اس کو تعجب اور جبرت ہوتی ہے۔ اس تعجب کے ظاہر
کرنے میں اس محض کا تام زبان پر آجا تا ہے اور یوں کہتا ہے کہ جھے
کوخت جبرت ہے کہ زید نے باوجود کمال دینداری کے ناچ کی محفل
میں کیوں شرکت کی۔

۲- اس تم کے موقع پر بعض وقت انسان کوافسوس اور رحم آتا ہے اور
یوں کہتا ہے افسوس! زید نے شراب پنی شروع کی جواس کے رہیہ
اور شان کے بالکل خلاف ہے۔

س۔ بعض وفت امر بالمعروف کا جوش پیدا ہوتا ہے اور انسان مرتکب گناہ کانام لے کراس کا ظہار کرتا ہے۔

ان تینول موقعوں میں غیبت کرنے والے کو دھو کہ ہوتا ہے کہ وہ غیبت کا ارتکاب نہیں کرتا بلکہ ایک نہ ہی فرض ادا کر رہا ہے۔ حالانکہ ا فرض کے ادا کرنے میں نام لینے کی کوئی ضرورت نہتی۔

#### غصه وغضب

انسان کی فطرت خدانے اس تم کی بنائی ہے کہ اس کے فنا کرنے
کے اسباب خوداس کے اندراور باہر موجود ہیں۔ اس کاجسم ہروقت تحلیل
ہوتار ہتا ہے اوراس لئے اس کو ہمیشہ بدل ما پتحلل کی ضرورت پرتی ہے؟
بیرو نی دخمن خوداس کے ابنائے جنس ہیں ان حالات کے ساتھ چونکہ خدا کو
ایک مت معین کے لئے انسان کوزیرہ رکھنا بھی مقصود تھا اس لئے دونوں
میں کے دشمنوں سے بچنے کے لئے سامان پیدا کئے۔ اندرونی دخمن کے
مدافعے کے لئے انسان میں غذا کی خواہش پیدا کی جس کی وجہ سے وہ غذا
مدافعے کے لئے انسان میں غذا کی خواہش پیدا کی جس کی وجہ سے وہ غذا
کا استعمال کرتا ہے اور جس قدر جسم کی مقدار تحلیل ہوتی رہتی ہے غذا
جز وہدن ہوکراس کی مکافات کرتی جاتی ہے۔

بیرونی دشمنول سے بیخے کے لئے غصہ وغضب کی قوت بیدا کی جس کا میت انسان کوکوئی شخص ضرر پہنچا تا ہے یہ قوت ورا میں کا مقابلہ کرتی ہے۔ اس لحاظ سے انسان

میں خواہش اور عصر دونوں متم کی تو توں کا موجود ہوتا ایک فطری بات تقی-

تمام اور قو توں کی طرح غضب کی قوت کے بھی تین در ہے ہیں۔افراط تفریط اعتدال۔افراط کے بیمعنی ہیں کہ بیقوت اس قدر برره جائے كم عقل كے قابوت نكل جائے۔اس حالت ميں غور وفكر ، پيش بنی خوداختیاری میتمام اوصاف انسان سے مسلوب موجاتے ہیں اور وہ جو کھے کرتا ہے بے اختیار ہوکر کرتا ہے۔ بیاختیار بھی فطری ہوتا ہے بینی بعض آ دی ابتدا ہی ہے پُرغضب اور م<sup>ھنتع</sup>ل الطبع پیدا ہوتے ہیں۔ مجمی خارجی اسباب پیدا ہوجاتے ہیں مثلاً انسان ایسے جامل اور جنا ہولوگوں مين نثوونما يائے جن ميں اشتعال طبع ، غضب اور انتقام قابل فخر خيال کيا جاتا ہے اور وہ ان چیز وں کود لیری اور جوانمر دی سے تعبیر کرتے ہیں افراط کی حالت میں عصد کا اثر تمام اعضاء برمحسوں ہوتا ہے چرے کا رنگ بدل جاتا ہے اور ہاتھ یاؤں پر رعشہ بر جاتا ہے آسمیں سرخ ہوجاتی ہیں منہ ہے جھاگ اڑنے لکتے ہیں یا چیس جرجاتی ہیں۔ نتھے پھول جاتے ہیں آ واز سخت اور کریہہ ہوجاتی ہے۔ زبان سے گالیاں تکلتی ہیں۔ ہاتھ زمین پر دے دے مارتا ہے جو چیزیں سامنے ہوتی ہیں ان کوتو ڑ پھوڑ کرر کھ دیتا ہے۔ بیاثر ظاہری اعضا تک محدود نبین رہتا بلکہ باطن میں بھی سرایت کرتا ہے جس پر غصر آتا ہے۔ دل پر اس کی عداوت بیدا ہوتی ہے اور بڑھتے بڑھتے حسد رشک استہزا اور بردہ دری تک

تفریط کے بیمعنی کہ جس موقع پر خصر آنا چاہے وہاں بھی نہ آئے جس کو دوسرے الفاظ میں بے عزتی ' بے حیتی ' دنا وت ' ذلت پر تی کہا جا سکتا ہے مجملہ اور بہت ہے نتائج کے اس کا یہ بھی تتیجہ ہے کہا نسان میں امر بالمعروف کا مادہ باتی نہیں رہتا۔ لوگوں کو سخت بے ہودگیوں کا مرتکب دیکتا ہے اوراس کو بچھا حساس نہیں ہوتا۔

افراط وتفریط نے کیے کانام اعتدال ہے اور انسان کوای حالت کے پیدا کرنے کی کوشش کرنی چاہئے چونکہ خصہ پیدا ہونے کا اصلی سب ہے کہ جو چیزیں انسان کو مرغوب ہیں اس میں کسی خفی کی طرف سے مراحمت کی جائے۔ اس لئے اس بات پرغور کرنا چاہئے کہ ہمارے مرغوبات کیا کیا ہیں۔ تمام مرغوبات کی دونتمیں ہوسکتی ہیں ایک وہ جو مرغوبات کیا کیا جی ۔ تمام مرغوبات کی دونتمیں ہوسکتی ہیں ایک وہ جو ان چیز وں سے تعرف ہونے کی حالت میں مشرور ہے کہ انسان کو غصہ آئے اور اس سے روکا نہیں جا سکتا۔ اس میں اعتدال پیدا کرنے کے آئے اور اس سے روکا نہیں جا سکتا۔ اس میں اعتدال پیدا کرنے کے مرف میر میں جو نے اور انسان کی صورت ریگ آئ واز حرکات وسکنات پراس کا اردونی نہونے یا کا اردونی نہونے یا کے اور انسان کی صورت ریگ آئ واز حرکات وسکنات پراس کا اردونی نہونے یا کے۔

دوسرے قتم کے مرغوبات وہ ہیں جو لا زمد زندگی نہیں ہیں مثلاً جاہ شہرت و نا موری خواہش صدر نشینی وغیرہ وغیرہ ۔ان چیزوں میں بھی جب کو کی شخص مزاحمت کرتا ہے تو معمولاً انسان کوخواہ مخواہ خصر آتا ہے۔ اس میں اعتدال پیدا کرنے کا طریقہ ہے کہ جو چیزیں زبردتی مرغوبات میں داخل کرلی گئی ہیں ان کورفتہ رفتہ کم کیا جائے کیونکہ جس قدر مرغوبات کم ہول گے ای قدر دان کے متعلق مزاحت کے جانے سے رنج اور غصہ کم ہوگا۔

انسان کے تمام مخلف گروہ جوآ پس میں لڑ کئے رہتے ہیں اور ایک دوسرے سے بغض وعنا در کھتے ہیں ان کی ساری عداوت اور بغض کا سب یہی بے ہودہ مرغوبات ہوتے ہیں۔ایک مخص مثلاً میابتا ہے کہ وہ جہاں جائے لوگ اس کی تعظیم کریں محفل میں اس کوصندر بنا تیں' وہ جو کہنا جائے تسلیم کرتے جائیں اس کے سامنے مؤدب ہوکر پیٹھیں۔ غائبانہ ذکر آئے تواس کی مرح وتعریف کریں ۔ان باتوں میں سے ایک چیز میں بھی کمی ہوتی ہے تو اس کورنج اور غصہ پیدا ہوتا ہے۔ کیکن بیدرنج وغصہ در حقیقت خود ای کا پیدا کیا ہوا ہے۔ اگر بدیے مودہ اور غیر ضروری خواہشیں اس کے دل میں ندہوتیں تو اس کو کسی بات بر عصد ندآتا ہا۔علاء و مصنفین اور اہل جاہ کے غیظ وغضب کے اسباب یہی غیر ضروری خواجشيں ہوتی ہیں بیخواہشیں جس قدر برمتی جاتی ہیں اور جس قدر جزئی جزئی با توں سے ان کوتعلق ہوتا جاتا ہے ای قدر انسان کے م اور غصہ کے سامان زیادہ ہوتے جاتے ہیں۔خدمت گارنے فورائشم کی تعمیل نہیں گی۔ کھانے میں ذرا دیر ہوئی منک تیز ہوگیا۔فرش میں سلوٹ رہ گئی۔غصہ ورآ دمی ان میں سے ایک ایک بات پر قابو سے باہر ہوجا تا ہے جس کی وجدید ہوتی ہے کہاس نے اپنی خواہشوں کا دائر ونہایت وسی کرر کھاہے اور ہرخواہش اس قدرعزیز ہے کہ اس میں ذرا ساخلل بڑتا بھی گوارانہیں

كرسكتا ـ

# حسد اور شک

ہماری قوم بیں آج کل بیمرض جس قدر پھیلا ہوا ہے غالباً دنیا کی کسی اور قوم بیں نہ ہوگا۔ ملک میں جس قدر مفید کام شروع کے جاتے ہیں ان کے برہم ہوجانے یا تحیل نہ پانے کی وجہ زیادہ تر یہی حسد اور شک ہوتا ہے۔ دفت ہیہ کہ حسد بظاہراہیا کھلا اور ڈلیل عیب ہے کہ کسی بڑے آ دمی کے خیال میں بھی نہیں آسکتا کہ وہ اس مرض میں مبتلا ہوگا حالا نکہ بڑے ہی آ دمیوں میں بیمرض زیادہ ہوتا ہے۔ لیکن ایسے بیرائے میں ہوتا ہے کہ وہ تمیز نہیں کر سکتے۔

حدے پیدا ہونے کا اصلی سبب سے کہ انسان اپ آپ کو کمزور اور پست حالت میں نہیں دیکھ سکتا۔ اس لئے جب اس کوکوئی شخص اس سے ممتاز نظر آتا ہے تو اس کی خواہش ہوتی ہے کہ کم از کم میں اس کے برابر ہوجاؤں۔ برابری کے صرف دوطریقے ہوسکتے ہیں یا پی تخص بھی انتقا ہی ممتاز ہوجائے یا وہ شخص گھٹ کر اس شخص کی سطح پر آجائے چونکہ پہلی بات کم نصیب ہوتی ہے۔ اس لئے خواہ نواہ دوسراخیال پیدا ہوتا ہے۔ بات کم نصیب ہوتی ہے۔ اس لئے خواہ نواہ دوسراخیال پیدا ہوتا ہے۔ بات کم نصیب ہوتی ہے۔ اس لئے خواہ نواہ دوسراخیال پیدا ہوتا ہے۔ بات کم نصیف یا اسپیکر یا واعظ یار یفار مرکو جب زیادہ فروغ اور نیادہ کا میابی ہوتی ہے تو اکثر اس کے اور ہم فنوں کو گراں گزرتا ہے۔ نیادہ کا میابی ہوتی ہے تو اکثر اس کے اور ہم فنوں کو گراں گزرتا ہے۔ اگر چہوہ بظاہراس بات کے آرز ومند نہیں ہوتے کہ اس شخص کی عزت و

شہرت جاتی رہے لیکن اگر بالغرض اس کا فروغ کم ہوجائے تو ان لوگوں کو رہے کے بجائے ایک شم کی راحت معلوم ہوگی کئی مجلس میں اس مخص کے محان دعیوب کے تذکر سے کو زیادہ دلی عیوب کے تذکر سے کو زیادہ دلی سے بنی گے اور اس میں ان کو زیادہ لطف آئے گا۔ تصنیفات پر اگر ریو کیا جائے گا تو ان لوگوں کو وہ حصہ زیادہ پند آئے گا جہاں آگر ریو کیا جائے گا تو ان لوگوں کو وہ حصہ زیادہ پند آئے گا جہاں تصنیف برنکتہ جینیاں ہوں گی۔ اتنا فرق ہوگا کہ جو زیادہ کمین طبع ہوں کے وہ ہر شم کے چیوب کو ذوق سے سیل کے اور اس کی داد دیں گے بخلاف اس کے عالی حوصلہ لوگ بے جائکہ چینیوں کو حقارت کی نظر سے بخلاف اس کے عالی حوصلہ لوگ بے جائکہ چینیوں کو حقارت کی نظر سے بخلاف اس کے عالی حوصلہ لوگ بے جائکہ چینیوں کو حقارت کی نظر سے بخلاف اس کے عالی حوصلہ لوگ بے جائکہ چینیوں کو حقارت کی نظر سے رکھیں ہے تو کا س کے عالی حوصلہ لوگ بے جائکہ چینیوں کو حقارت کی نظر سے رکھیں ہے تا تا تھا۔ دیموں میں ان کو بھی وہ حز ہ آئے گا جو محاس کے دائیں آئی گئے۔

حدے پیدا ہونے کے اسباب جن کی تفعیل امام صاحب نے کی ہے حسب ذمل ہے:

ا۔ دستمنی اور عداوت ۔انسان کی بالطبع بیخواہش ہوتی ہے کہ اس کے دشن کو ضرر پنچ اگر خودنقصان بیس پنچ اسکنا تو اس بات کا منظر رہتا ہے کہ اور اسباب سے اس کو ضرر بینج جائے۔اس بنا پر دشمن کے ساتھ حد کا ہونا

لازم ہے نیک سے نیک آ دم بھی یہ بات پیرانہیں کرسکا کہ کی مخص ہے

اس کورسمنی ہوا در پھر دسمن کارنج وراحت اس کو بکساں معلوم ہو۔ ۲۔ انسان کی بیہ بھی فطرت ہے کہ وہ اوروں سے دب کر رہنا نہیں چاہتا۔اس لئے جب اس کے ہمعصروں میں کوئی شخص ایسے بلند مرتبے پر

رین میں در میں ہے جمرور وخوت کا مقابلہ نہیں کرسکتا تو خواہ مخواہ اس

کے مرتبے پر صد ہوتا ہے اور چاہتا ہے کہ وہ اس بلندر تبدے گرجائے۔
سو۔ انسان جن لوگوں سے کسی ذاتی امتیاز کی بنا پر بیاتو تع رکھتا ہے کہ وہ
اس کے ساتھ اطاعت وادب سے پیش آئیں ان میں سے جب کوئی
شخص زیادہ معزز اور صاحب جاہ ہوجاتا ہے تو حَسد پیدا ہوتا ہے کیونکہ وہ
سمجھتا ہے کہ جس اطاعت اور ادب سے وہ شخص پہلے پیش آتا تھا اب نہ
آئے گا بلکہ مجھ کو خود الٹااس کا ادب کرنا پڑے گا۔

۷- دوآ دی جبایک ہی مشترک چیز کے طالب ہوتے ہیں تو خواہ مخواہ
ایک دوسرے کا حاسد بن جاتا ہے ہر واعظ چاہتا ہے کہ تمام شہراس کی
سحر بیانی کا گرویدہ ہوجائے۔ تلافدہ میں سے ہرایک کی خواہش ہوتی ہے
کہ استاد کی توجہ تمام تراس کی طرف ہوایک باپ کے جتنے بیٹے ہیں سب
کی کوشش ہوتی ہے کہ باپ کی ساری محبت میرے ہی حصہ میں آجائے۔
مفتیوں میں سے ہرایک کی خواہش ہوتی ہے کہ سارے شہر کے فتوے
میرے ہی باس آگیں چونکہ ان مختلف گروہوں کا ایک ہی مقصد ہوتا ہے
میرے ہی باس آگیں چونکہ ان مختلف گروہوں کا ایک ہی مقصد ہوتا ہے
اس لئے ضرور ہے کہ ان میں حسد پیدا ہو۔

۵۔ بعض لوگوں کو بکتائی کی ہوں ہوتی ہے اور اس وجہ سے دنیا کے کسی حصہ میں اگر کوئی مختل کی علم وفن میں شہرت اور قبول عام حاصل کرتا ہے تو اعکو کوار انہیں ہوتا کے کوئلہ اس کی وجہ سے ان کی شان یکتائی میں فرق آتا ہے اور یکتائی سے زیاد وان کوکوئی چیز عزیز نہیں۔

۲۔ بعض آ دی بالطبع خبیث النفس اور تیرہ باطن ہوتے ہیں اس تم کے لوگ بدوجہ بیسب تمام لوگوں پرحسد کرتے ہیں کوئی فخص ہو کہیں کا ہو

کسی طبقہ کا ہو جب کسی چیز ہیں متاز ہوگا ان کور فلک اور حسد ہوگا۔
حسد کا علاج ہیہ ہے کہ انسان اس بات پرغور کرے کہ حسد کرنے ہے
محسود کو نقصان پہنچا ہے یا خود حاسد کو یہ ظاہر ہے کہ محسود کو ضرر نہیں پہنچا
بلکہ چونکہ محسود ہونا دلیل کمال ہے اس لئے اس کواسے فعنل و کمال کی ایک
سند ہاتھ آتی ہے اس کے علاوہ جسب محسود کو یہ ہوتا ہے کہ میرے خالف
کا دل میری ترقیوں پر جلنا ہے اور اس صدمہ اور گوفت رہتی ہے تو وہ
نہایت خوش ہوتا ہے کیونکہ انسان کے لئے مخالف شے رخی اور کوفت سے
بڑھ کر کوئی خوشی فیل اس کھا ظ سے کسی پر حسد کرتا اس کو بجائے نقصان
بڑھ کر کوئی خوشی فیل اس کھا ظ سے کسی پر حسد کرتا اس کو بجائے نقصان

اس کے ساتھ یہ خیال کرنا چاہے کہ حسد سے انسان کوخود کس قدر دیں اور دیوی نقصان کہ کھتا ہے۔ دین نقصان تو اس وجہ سے شرعاً نہا ہت مذہوم چیز ہے اور حاسد کے لئے عذاب دوز فح موجود ہے۔ دینوی نقصان یہ کہ حسد سے انسان کو بھیشہ دل جس ایک کوفت کی رہتی ہے اور جس قدر محسود ترقی کرتا جاتا ہے ای قدر یہ کوفت اور صدمہ بوحتا جاتا ہے اور چونکہ انسان اس صدمہ کا اعلادیا ظہار نہیں کرسکتا اس لئے دل ہی دل میں گھٹتا ہے اور آ ب بی آ ب جلا جاتا ہے۔

بیعلاج امام صاحب کی تجویز کے مطابق ہے لیکن ہماراخیال ہے کہ حسد کا صرف بیعلاج ہے کہ انسان اس بات کا یقین آجائے کہ بیمبرا فعل درحقیقت حسد ہے۔ حسد ایک ایسی ذلیل ندموم اور کمینه صفت ہے کہ کوئی مخص اینے آپ بین اس صفت کا موجود ہونا کوارانہیں کرسکتا۔

نلطی صرف اس وجہ سے ہوتی ہے کہ انسان اپنے حاسدانہ خیال اور افعال کوحسد پرمحول بیس کرتا بلکہ اسکے اور تام رکھتا ہے مثلاً کی مصنف کو کتاب نے نہایت شہرت اور قبولیت حاصل کی اس کے جمعم مصنف کو حسد ہوا اور اس تصنیف پر تکنہ چینیاں شروع کیں۔ یہ فعل اگر چہ در حقیقت حسد کی وجہ سے ہمین و قلطی سے اس کو حسد خیال نہیں کرتا بلکہ بجستا ہے حسد کی وجہ سے ہمین و قلطی سے اس کو حسد خیال نہیں کرتا بلکہ بجستا ہے کہ علم وفن کو بغیر اس کے ترتی نہیں ہو کتی کہ تصنیفات و تالیفات کی خلطیاں اور فرد و گذاشتیں خلاج کی جا کیں۔

اس کا علاج سرف یہ ہے کہ انسان خود اپند دل کوشو کے اور چھے ہوئے زیر پردہ جذبات کا سراغ لگائے مثلا اس بات کا اندازہ کرے کہ جب خود اس کی تصنیفات پر کتہ چینی اور خروہ گیری کی جاتی ہے تو کیا وہ اس کوعلم وفن کی ترتی سجمتا ہے؟ کیا اس کی غلطیوں کے ظاہر ہونے سے اس کوخوشی ہوتی ہے؟ کیا وہ نکتہ چینی کواچھی نظر سے دیکھتا ہے؟ اگر ایسا نہیں ہے تو اس کو جھتا چاہئے کہ اس نے جو کتہ چینیاں کی تعیس وہ علمی تحریک سے نہیں تھیں بلکہ کوئی اور چیز در پردہ اس کی محرک تھی۔ تحریک سے نہیں تھیں بلکہ کوئی اور چیز در پردہ اس کی محرک تھی۔ وما اوری نفسی ان النفس لا مارة بالمسوء

#### اخلاق کی غرض و غایت

فلسفہ اخلاق کاسب سے مہتم بالثان مسلدیہ ہے کہ اخلاق کی غرض وعافیت کیا ہے مین ہم برائیوں سے کیوں بچنا جا ہے جی اور کیوں اچھی باتیں اختیار کرنی چاہے ہیں اور واعظین اور زہاد اور عہاد کے زویک اس
کا حاصل صرف دوز رق سے نجات ملنا اور لذکذ بہشت کا حاصل ہونا ہے

ہی وجہ ہے کہ واعظین کا وعظ عمو آ بہشت کی دلفر بیوں کی پر لطف داستان
ہوتی ہے لیکن نام صاحب کے نزد یک بیدا یک پست اور متبذل خیال ہے

ہہشت کا حاصل ہونا اور دوز رقے سے محفوظ رہنا ہے شہدتم تقوی کا لازمی نتیجہ
ہہشت کا حاصل ہونا اور دوز رقے سے محفوظ رہنا ہے شہدتم کا کا لازمی نتیجہ
ہے لیکن یہ چیزیں اصلی مقصد نہیں قرار پاسکتیں۔ بے شہدا یک عام آ دمی
اس کو انتہائے آرز وخیال کرتا ہے لیکن بلندی نظریہ کا یہ اقتصا نہیں کہ اگر
گی صرف اس خیال سے کی جائے کہ عاقبت میں اس کا دس گنا عوض طے

گا تو وہ نیکی نہیں بلکہ تجارت ہے۔

امام صاحب نے اخلاص کے بیان میں بیہ مقصد نہایت صفائی اور آزادی سے ظاہر کیا ہے ان کے خاص الفاظ یہ ہیں:

> قسال رويسم الاخلاص في العمل هوان لايريد صاحبه عليسه عرضساً في الدارين وهذا اشارة الي ان حظوظ النفس انته اجلاً و عاجلاً والعابد لاجل تنعم النفس بالسهوات في الجنة معلول بسل السحقيقة ان لايبدا د بالعمل الا وجه الله تعالى

رویم کا قول ہے کہ اخلاص کے

یہ معنی ہیں کہ کام کا معاوضہ دنیا

وآخرت بیل کہیں نہ چاہا
جائے۔ردیم کا یہ قول اس بات
کی طرف انثارہ ہے کہ حظ نفس
خواہ دنیا ہیں ہویا آخرت ہیں
آفت ہے۔ جو عابد اس غرض
سے عبادت کرتا ہے کہ بہشت
سے عبادت کرتا ہے کہ بہشت

فاما من يعمل لوجاء الجنة مرض بعبادت كا مقعد صرف وحوف الناد فهوا مخلص رضائ اللي بونا چائي وه الناد فهوا مخلص مضافة الى حظوظ مخت كى اميد اور دوزخ العاجلة والافهو في طلب كؤف عادت كرتاب وه حظ البطن والفرج.

فوری نفع کے لحاظ سے مخلص کہا جاسکتا ہے لیکن ورحقیقت وہ شکم پرست اور زن پرست ہے۔ زویک مرف خوف دوزخ 'نیکی و

حقیقت بہ ہے کہ جس محص کے زویک مرف خوف دوزخ ایکی و بدی کی علت ہے اس کو گناہ کے ارتکاب کے بعد ندامت اور خشوع کی کیفیت پیدائیں ہو سکتی اس کی حالت احید الیمی ہوگی جیسے کی شخص کا پچھ مالی نقصان ہوجائے لیکن تدامت اور چیمانی اور خشوع سے اس کو پچھ واسطہ نہ ہوگا حالا تکہ سوز وگداز جو بارگاہ الی میں سب سے زیادہ مقبول چیز ہے انمی چیز دن کا نام ہے۔

### علم كلام

شہرت عام کے لحاظ سے علم کلام کوامام فرالی کے ساتھ وہی نبست،
ہے جوارسطوکومنطق کے ساتھ۔ ابن خلدون نے علانبددھ کی کیا ہے کہ
امام فرالی سے پہلے علم کلام میں فلفہ کی آمیزش نبھی۔ فلسفیانہ طرز پر
سب سے پہلے امام صاحب عی نے اس فن کومرتب کیا لیکن یہ خیال بالکل

غلط ہے علم کلام کی تاریخ میں ہم نے اس بحث کونہایت مفصل لکھا ہے یہاں صرف اس قدر جان لینا جا ہے کہ کلام میں ابتدا ہی ہے دو طریقے قائم ہو مجھے تھے عقلی اور نقل ۔ ل نقلی علم کلام خود اسلامی فرقوں لینی معزلہ قدریہ جرید وغیرہ کے مقابلے میں ایجاد ہوا تھا۔ ابن محلدون نے مقدمہ تاریخ میں جس کلام کا حرکیا ہے وہ بھی علم کلام ہے۔ عقلی علم کلام فلے اور دوسرے قدا ہب کے مقابلے کے لئے ایجاد ہوا تھا جس کا بانی اول ابوالہد میں علاف تھا اور جس کونظام جاحظ حسن نوجی اوسلم استمال وغیرہ نے تی دی۔

#### منقولي علم كلام

نقلی علم کلام کی متعدد شاخیس تھیں ظاہریہ اتر پدیہ اشعریہ امام خزالی
اشعریہ طریقے کے پیرو تھے جس کے بانی اول امام ابوالحس اشعری تھے۔
یہ سب طریقے اول اول قلمغداور عقلیات سے پیکھٹٹٹ نہیں رکھتے تھے۔
اشعریہ بیں سب سے پہلے باقلانی نے بعض بعض قلمفیانہ اصطلاحیں داخل
کیں امام الحرجین وغیرہ نے اس پراضافہ کیا۔امام غزالی نے اس قدر
ترقی دی کرنقی ہونے سے بہائے عقلی بن گیا۔ اس بنا پر ابن خلدون کو تروکہ ہوا کہ امام غزالی مخلام کلام کے موجد ہیں۔ بیرحال علم کلام کے متعلق جو پی سے بیرحال علم کلام کے متعلق جو پی سے بیرحال علم کلام کے متعلق جو پی سے بیرحال علم کلام کے متعلق جو پی اس تھوان کو بیان کرنا

ل المل ال الله من كا تعاملات كودلال في ين قرآن واحاديد عابت كياجا تا تعاد

عاج بير

علم کلام حقیقت میں دو چیزوں کا نام ہے اثبات اور ابطال لیمی فلیفہ وغیرہ کا ابطال اور حقائد اسلام کا اثبات امام صاحب نے دونوں حصوں کو لیاہے چنانچے ہم ہر حصہ پرالگ الگ بحث کرتے ہیں۔

### فلسفے کا ابطال

# فن منطق میں امام صاحب کی تصنیفات

امام صاحب نے قلیفے کے رد کرنے سے پہلے یونانیوں کے اصول کے مطابق فنون فلسفہ پر کتابیں لکھیں جس سے بیر ثابت کرنا مقصود تھا کہ آئندہ ان مسائل پروہ جورد دقدح کریں ہے۔ آشنائے فن ہوکر کریں ہے۔

فن منطق میں دو کتابیں تھیں۔ یا محک انظر اور معیار العلم۔
پیچلی کتاب نہایت مفصل ہے اور اس میں منطق کے مسائل پر ساتھ ساتھ
کتھ چینیاں بھی کرتے جاتے ہیں یہ کتاب آئ ناپید ہے۔ ابن تیمیہ نے
اپنی کتاب الروعلی المنطق میں ایک موقع پر لینی جہاں معرف اور حد کی
تعریف پر اعتراض کیا ہے اس کی تعویٰ کی عبارت نقل کی ہے چنا نچہ اس
کا خلاصہ ہم ذیل میں لکھتے ہیں۔
کا خلاصہ ہم ذیل میں لکھتے ہیں۔

ا عكم الشرمال عن موجل جمالي كي -

معرف اور صد کی جوتعریف منطق میں کی گئی ہے اگر اس کی شرطیں طحوظ رکھی جا تیں تو بچر شاذ ونا در کے کسی شے کی تعریف اور تحدید منہیں کی جاسکتی یوجووذیل۔
نہیں کی جاسکتی یوجووذیل۔

### مسائل منطق پر امام صاحب کے اعتراضات

ا۔ حدتام کی پہلی شرط میہ ہے کہ جنس قریب سے مرکب ہولیکن اس پر
کیونکر اطنینان ہوسکتا ہے کہ جس چزکوہم نے جنس قریب سمجھا وہ درحقیقت
قریب ہے مکن ہے کہ اس سے قریب ترجنس موجود ہواور ہماری نظر سے
رم می ہوشلا شراب کی تعریف سیال مسکر کے لفظ سے کی جاتی ہے اور سیال
کوجنس قریب خیال کیا جاتا ہے حالا نکہ سیال سے قریب ترجنس خود شراب
( جمعنی لغوی ) موجود ہے۔

۲۔ جنس کے لئے ذاتی ہونا شرط ہے حالانکہ ذاتی اور عرضی کی تمیز حد

سے زیادہ مشکل ہے۔

۳- معرف میں شرط ہے کہ تمام ذاتیات آجا کیں حالانکہ تمام ذاتیات کا احاطہ کرنا سخت مشکل ہے۔

بیاعتراضات اگر چدامام صاحب کے کمال فن اور دفت نظر کے بھوت میں پیش نہیں گئے جاسکتے اور تیسرا اعتراض تو خود بوعلی سینا سے ماخوذ ہے لیکن ان اعتراضات کی واقعیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ ارسطو کے زمانے سے آج تک جنس وفصل اور معرف وجد کے لئے انسان

حیوان اور ناطق کے سوا کوئی مثال نہیں مل سکتی۔معرف وحد کے متعلق سينتكرُ ول اصطلاحين بيدا موكن بين مثلًا جنس قريب ' بعيد' عالي سافل' مقوم 'مقسم ' ذاتی 'عرضی وغیره وغیره کیکن کیوتمام د قیقه بنجیال انسان اور حیوان ہی برمرف کی جاتی ہیں جن لوگوں نے منطق کی محصیل میں عریں مرف کردی ہیں ان سے انسان کے مواسی اور چرمثلا کھل کھول شاخ اگھاں وغیرہ کی حقیقت پوچھی جائے تو ساری موشکا فیاں دھری رہ جائیں گی۔ لمرہ میہ کدانسان کی جامع و مانع تعریف بھی نہ ہوسکے گی انسان کی مدتام حیوان ناطق قرار دی ہے لیکن غور سے دیکھوتمام جانور حیوان ناطق بین حیوان مونا توطا بر ناطق اس کے کہ ہر جانور بقدر حیثیت استناط نتائج حاصل كرتا ہے اور استناط نتائج بى كا نام ناطق ہے۔ بدوہ امرہے کہ انسان جس قدر مختلف اور دور کے نتائج استنباط کرسکتا ہے جانور نہیں کرسکتا ۔ لیکن سیکی بیشی کا فرق ہے۔ اصل ملق میں کلام نہیں اس کے علاوه فرشتوں کی نسبت کیا کہا جائے گاوہ تو حساس متحرک بالارادہ ناطق غب چھے ہیں۔

ان امور سے ثابت ہوتا ہے کہ معرف اور مدکی چوتعریف کی مئی ہے اس کی روسے شاذ ونا در نی کسی چیز کی تعریف کی جاسکتی ہے۔

فلسفي مين تصنيف

فلفدين المام ماحب نے ايك نهايت معمل كاب مقامد

الفلاسة للمى - بينهايت مسوط كتاب باور فلفدى تمام اقسام يعنى منطق طبيعات عفريات البيات برشتل بداسلاى مما لك شرب اس كتاب كانام ونثان نبيل ملتاركين بورب ك كتب خانول مى اس كمتعدد شخ موجود بين چنانجاس كانفيل او برگذر يكى ب

جرمنی کے پروفیسر کوئی (Goshi) نے جرمن زبان میں امام غزالی پرجو کتاب کئی اورجو برلن میں ۱۸۵۸ ہے میں چھائی گئی اس میں اس کتاب کے چند صفح نقل کئے ہیں جس کوہم اس موقع پراس دعو ہے۔ جوت میں نقل کرتے ہیں کہ امام صاحب نے قلعہ کے مباحث کو کس قدرصاف اورواضح کر کے کھا ہے۔

المقدمت الاولى في تقسيم العلوم لاشك في ان لكل علم موضوعات يبحث فيه عن احوال ذالك المعوضوع والاشياء الموجودية التي يمكن ان يكون منظورا فيها في العلوم تنقسم الى هاوجودها بافعالنا كسائر الاعتمال الانسانية من السياسيات والتذبيرات والعبادات والرياضات والمتجاهدات وغيرها والى ماليس وجودها بافعلان كالسماء والارض و النبات والتحيوان والمعادن وذوات الملائكة والجن والشياطين وغيرها فلاجرم إنه ينقسم العلم الحكمي الى قسمين احدهما ما يعرف به أحوال اعمالنا ويسمى علماً عملياً وفائدته ان يتكشف به وجوه الاعتمال التي بها تنتظم

مصالحنا في الدنيا ويصدق لاجله رجآءنا في الآخرة والشانسي يتعسرف فيسه عن احوال الموجودات كلها التحصيل في نفوسنا هئية الوجود كله على ترتيبه كما تحصل الصور المرئية في المراة ويكون حصول ذلك في نتفوست كمالاً لنفوسنا فإن استعدادالنفس لقبولها خاصية النفس فيكون في الحال فضيلة وفي الاحرة سبا للسعائة كما سياتي وكل واحد من العلمين ينقسم الي ثلاثه اقسمام احدها العلم بتدبير المشاركة التي للانسان مع النباس كافة فيان الانسيان خيلق مضطراً الى مخالطة النحلق ولا ينتظم ذلك على وجه يودى الى حصول متصلحة التدنيبا وصيلاح الاخرة الاعلى وجه مخصوص وهلذا علم اصله العلوم الشرعية وتكملة العلوم السياسية الممذكورة في تدبير المدن وترتيب اهلها والثاني علم التندبيس السمشزل وبسه يتعرف وجنه المعيشة مع الذوجة والوليد والنحادم ومن يشتمل المنزل عليه والثالث علم . الاخلاق وما ينسغي ان يكون الانسان عليه ليكون حبيبا فاضلافي اخلاته وصفاته ولماكان الانسان لامحالة اما وحمده واميا مسخالطا لغير وكانت المخالطة اما حاصة مع اهل المنزل واما عامة مع أهل البلد القسم العلم بتدبير حسله الاحوال الشلاث إلى ثلثة اقسام لامحالة. واما العلم السطري نشلالة اقسام احدها يسمى الالهي والفلسفة الا ولى والعسلم الادنى وانتما انقسم ثلاثة اقسبام لان الامور السمعقولة لاتتخلواما ان تكون بديئة عن المادة والتعلق ببالاجسسام السمشغيسوسة كسذات البلسه تبعالي وذات العقل والوحدة والعلة والمعلول والموافقة والمخالفة والوجود والعسدم وانسظارة فان هذاه الامرى تستعيل ثيوت بعضها للموادكذات العقل واما بعضها فلايحب ان تكون في السموا دوان كان تدتعرض لها ذلك كالوحدة والعلة فان المجسم اينضاقد يوصف بكونه علة وواحد اكما يوصف العقيل ولكن ليس من ضرورتها أن تكون في المواد وأما ان تسكون متعلقة بسالسادة وهذا لايخلوا ما ان تكون بمحيثيت يحتساج الي مسادة معينة كالانسسان والنسات والسعادن والسماء والارض وسائر انواع الاجسام واما ان يسمكن تحصيلها في الوهم من غير مادة معينهة كالسمريع والمثلث والمستطيل والمدور فان هذه الأمور وان كسانت لاتقوم ني وجودها الا في مادة حاصية يجرض في الحديد والخشيب والتراب وغيره لاكالانسان فان مفهومه لاينمكن أن يحصل الاني مادة معينة من لحم وعظم وغيره فان فرض من خشب لم يكن انسانا والمربع مربيع كيان من لحم اوطين اوخشت وهذه الامور يمكن تسخيصيلها في الوهم من غير التفات الى مادة نالعلم الذي يستولى النظر فيما هو بدى عن المادة بالكلية هوالإلهى والسلاى يستولى النظر في الموادا لمعينة هوا الطبيعي نهذا هو عسلة انقسام هذه العلوم الى ثلثة اقسام ونظر الفلسفة هوفي هذه العلوم النائة.

منطق و فلنغدا گرچہ امام صاحب کا فن ند تھا یہاں تک کہ انہوں نے با قاعدہ اس کی تخصیل بھی نہیں کی تھی تا ہم یہ فنون بھی ان کے فیض سے محروم ندر ہے۔

# آب کی طرز تحریر سے فلسفه کو فائدہ

امام صاحب سے پہلے فلفہ پرجتنی کیا بیں لکمی گئیں ان بیل عمو آ

یہ خصوصیت ملحوظ ہے کہ کی کی بجھ بیل ندآ نیں اور بیاصول مسلمانوں کے

زمانے سے بھی پہلے سے چلا آتا ہے ارسطونی فلفہ کی جب تدوین کی
افلاطون نے سخت تاراض ہوکر کہلا بھیجا کہ تم نے امرار اور موز کاطلم تو ڑ

دیا۔ ارسطونے جواب میں کہلا بھیجا کہ تو جی نے امراز بیان کے لیکن
ایسے افغاظ میں بیان کئے کہ عام لوگوں کی ومتری سے باہر ہیں۔
مسلماکوں میں تھ تھ ارسکو کا سب سے بروا مفسر این مین ہے۔ اس کی بید
صلماکوں میں تھ تھ ارسکو کا سب سے بروا مفسر این مین ہے۔ اس کی بید
حالت ہے کہ معمولی بات کو بھی اس قدر آنے بی کے ساتھ اور الی مہیب
اور پر رحب عبارت بیل اداکرتا ہے کہ وہی معمولی بات عالم ملکوت کے
اور پر رحب عبارت بیل اداکرتا ہے کہ وہی معمولی بات عالم ملکوت کے

فق الادراک البانات معلوم ہوتے ہیں۔ امام غزالی نے اس طلسم کوتو را دیا۔ وہ دقیق سے دقیق اور پیچیدہ سے پیچیدہ مسئلے کواس طرح تحلیل کرتے ہیں اور ایسے الفاظ ہیں اوا کرتے ہیں کہ معمولی صاحب استعداد کی سمجھ میں آجائے بہی طرز ہے جس کوامام فخر الدین رازی نے اور زیادہ ترق دی اور فلفہ کو باذیجہ اطفال بنادیا۔ اگر چدافسوس ہے کہ متاخرین پھروہی معمداور چیسان بولنے گئے جس سے بونانی فلفہ کے معبدل مسائل بھی رموز ودقائق بن گئے۔

#### تهافة الفلاسفة

غرض مقاصد الفلاسة لكوكر جب الم صاحب ثابت كر يكك كه فلفه كاكونى دازان سے فقى ندر باتو انہوں نے اصل مقصود لعنی فلفه كے او پرتوجہ كى دائ بحث پرانہوں نے ایک خاص كتاب لكمی جس كا نام تهافتہ الفلاسفة ہے۔ اس كتاب كے ور بعارے دائے ہم اس كوفقر أاس فر تم بنق ہم اس كوفقر أاس موقع بنقل كرتے ہيں۔

ہارے زمانے میں ایسے لوگ پیدا ہو گئے ہیں جکو بیزم ہے کہ ان کا دل ور ماغ عام آ دمیوں سے متاز ہے۔ بیلوگ نم ہی احکام اور قبود کو حقارت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں ان کا خیال ہے کہ حکمائے قدیم مثلًا افلاطون ارسطو وغیرہ نم ہب کو لغو سجھتے تھے اور چونکہ بیر حکماء تمام علوم و

فنون کے بانی اور موجد سے اور عقل و ذہن میں ان کا کوئی ہمسر نہیں ہوا اس لئے ان کا افکار فرہب اس بات کی دلیل بین ہے کہ فرہب حقیقت میں لغواور باطل ہے اور اس کے اصول قواعد فرضی اور مصنوی ہیں جو مرف خاہر میں خوشما اور دلفریب ہیں۔

اس بناپر بیس نے ارادہ کیا کدان حکماء نے البہات پر جو پکھ لکھا ہے ان کی غلطیاں دکھاؤں اور ثابت کروں کدان کے مسائل اور اصول بائر بچہ اطفال ہیں۔

فلنے کے سائل تین تم سے ہیں۔

۔ا۔ دہ مسائل جو صرف الفاظ واصطلاحات کے لیاظ سے مسائل اسلام سے مختلف ہیں مثلاً وہ خدا کوجو ہر سے تعبیر کرتے ہیں لیکن جو ہر سے ان کی مراد متح برند ہو۔ مراد متح برنیں بلکہ وہ شے مراد ہے جو بالذات قائم ہواور مختاج غیر ند ہو۔ اس بنا پر خدا کو جو ہر کہنا حقیقتا ورست ہے گوشر ایعت میں یہ لفظ استعال نہیں کیا گیا۔

1- وہ مسائل جواصول اسلام کے خلاف نہیں مثلاً یہ مسئلہ کہ چاند ہیں اس وجہ سے کہن لگتا ہے کہ اس کے اور آفتاب کے ج میں زمین حائل ہوجاتی ہے۔ اس متم کے مسائل کا رد کرنا ہمارا فرض نہیں جولوگ ان مسائل کے اٹکاراور ابطال کو جزواسلام بیجھتے ہیں وہ جھیلت میں اسلام پر مسائل کے اٹکاراور ابطال کو جزواسلام بیجھتے ہیں وہ جھیلت میں اسلام پر خلاک کے اٹکاراور ابطال کو جزواسلام بی جن کی فلاک تیں دلائل قائم ہیں جن کی واقعیت کے بعدان کی صحت میں کسی متم کا شک نہیں روسکا۔ اب اگر کوئی مخص بیر ثابت کرے کہ یہ مسائل اسلام کے برخلاف ہیں تو واقف فن کو مختص بیر ثابت کرے کہ یہ مسائل اسلام کے برخلاف ہیں تو واقف فن کو

خوداسلام كمتعلق شبه يدا موكا-

س- تیسری تنم کے دو مسائل ہیں جو اسلام کے عقائد مقررہ کے خلاف ہیں مثلاً عالم کا قدم حشر اجماد کا اٹکار وغیرہ۔ یہی مسائل ہیں جن ہے ہم

ین علاعام الدم سر اجهاده الفارو بیره ین مها ن بین کوغرض ہاورجن کا باطل کرنا ماری کتاب کا موضوع ہے۔

اس تہید کے بعدانا م مناحب نے قلند کے پیل متلوں کولیا ہے اوران کا ابطال کیا ہے لیکن افسوس ہے کہ اہام صاحب کی بی محنت چھواں سودمند نہیں ہوئی کیونکہ جن مسائل کو خلاف اسلام شجھا ہے ان میں سے سترہ کی نبست جوانہوں نے قود خاتمہ کتاب میں تصریح کی ہے کہ ان کی بنا پر کسی کی تحفیز نہیں کی جاسکتی۔ تین مسئلے جن کو قلعی کفر کا سبب قرار دیا ہے وہ

مجی مخلف فیہ ہیں۔ غرض علم کلام کے سلسلہ جس تو بیہ کتاب چھواں وقعت نہیں رکھتی محی لیکن ایک دوسری حیثیت سے امام غزالی کا بیسب سے بوا کارنامہ

مسلمانوں نے جب فلسفہ بونانی کا ترجمہ کیا تو اس کے اس قدر گرویدہ ہوئے کہ گویا اس کا ہرمستلہ الہام اللی تھا۔ چنانچہ افلاطون اور

رویدہ ہوے کہ ویا ان ہ ہرسلہ اہا م ابن ما۔ چا چا الاحون اور ارسطوکا دل ور ماغ مسلمانوں میں آج تک مافق الفطرت خیال کیا جاتا ہے۔ ترجمہ کے بعد علائے اسلام نے بطور خود جب فلنغہ میں تعنیفات کیں تو مسائل فلنغہ کومسلمات اولیہ کی طرح تسلیم کرتے ہوئے بعقوب کندی فارانی شخ یوعلی بینا جودر حقیقت خود ارسطوا ورافلاطون کے ہم پایے کندی فارانی شخ یوعلی بینا جودر حقیقت خود ارسطوا ورافلاطون کے ہم پایے تنے ان مسائل پر چول و چرافیل کی مرف ایک

معظمین کا گروہ تھا جس نے ذہبی خیال کی وجہ سے خالفت کی لین ان
اوگوں کو مرف الن مسائل سے غرض تھی جو اصول اسلام کے برخلاف
سے سیطرز بالکل نہ تھا کہ عام طور پر بوٹائی قلنفہ کے مسائل بیان کے
جا تھی اور ساتھ ساتھ ان پر تقییداور دیویو ہوتا جائے۔ امام غزالی کہ ہافتہ
الفلاسفة کوخودای طرز پر بین تکمی کی تھی ہی تھی ہی تابی طرزی بیاد قائم
کردی۔ اس نے قلنفہ یوٹائی کی عظمت دلوں سے کم کردی اور لوگ اس
میب و ہنری جانے کی طرف متوجہ ہوگئے۔ شخ الماشراق نے حکمت
الماشراق تکمی تو ہوٹائی مسائل کے ساتھ جہاں جہاں این میں غلطیاں تھیں
الماشراق تکمی تو ہوٹائی مسائل کے ساتھ جہاں جہاں این المحتر ای
انداز بر تکمی اور امام رازی نے فلنفہ یوٹائی کو ہالکل ہی آ ماجگاہ بنالیا اور
المار ترکمی اور امام رازی نے فلنفہ یوٹائی کو ہالکل ہی آ ماجگاہ بنالیا اور
المار ترکمی اور امام رازی نے فلنفہ یوٹائی کو ہالکل ہی آ ماجگاہ بنالیا اور

# جن مسائل فلسفه کو باطل کیا

ببرحال اس کتاب میں امام مناحب نے جن مسائل پر بحث کی ہوان کی مینعمیل ہے۔

فلفيول كال دعوكا ابطال كه عالم ازلى ب

- اس دعوے کا ابطال کے عالم ابدی ہے۔

س قلاسفا یہ قول کہ خداعالم کا صافع ہے دھوکہ ہے اور نہ بی ان کے اور نہ بی ان کے اصول کے مطابق خداصا نع عالم موسکتا ہے۔

- ٣- فلا مفرضه كاوجود ابت كل كريج
- ٥- فلا مفاكل وحدوابت كل كي
- ٧- فلاسف جمعنات الى كي حرب بيان كاللي ب-
  - ٤- فلاسفكا ينقلاب كرخدا كي من وصل نيل
- ۸ فلاسف كايد وكى عادت فكل موسكا كرخوا كى قات بسيا كفل باللهية
  - 9- الما مذيني ابت كرسكة كه خداك جم بيل
    - ١٠ قاردكويريهوالازم -
- اا قلاسفه ينيل تابت كريك كدخدا اين سوالي اوركو جان سكا
  - ال فلاسفريك ابت كريكة كرفداني ذات كومانا ب
    - ١١١- فلاسفكايدوك فلوب كمفداج كيات ويس بامار
  - ١١٠ فلاسفركاي ووي غلوب كدا سان حوال محرك بالارادوب-
  - 10- فلاسفة مان كى وكت كى جوفرض بيان كى بووباطل ب
    - ١١- فلاسفركام خيال فلد بكرة النام جرئيات كالم بير-
      - 11- فرق عادات كا الكارباطل ب.
- ١٨- فلاسفريك فابت كريكة كدون ايك جويرب جوندجم ب

  - 19۔ قلاسفری میں ابت کر سکتے کدروج ابدی ہے۔ ۲۰۔ قلاسفر جو قیامت اور حمر اجماد کے متر بیں بیال کا فلطی ہے۔

امام معاحب نے ان مسائل پرجو کھ اکھا ہے ان پراگرر ہو ہو کیا جائے تو ہماری کتاب مدرایا شمس بازے بن جائے گی اس لئے ہم اس سے درگذر کرتے ہیں تاہم تمونہ کے طور پرہم ایک مسطے کو لیتے ہیں جس کے حمن میں ہم امور ذیل دکھلا تا جا ہے ہیں۔

ا۔ بونانی کی طریقے ہے تھائق اشیاد پر استدلال کیا کرتے تھے۔ ۲۔ چونکہ بونانیوں کے استدلال کا طریقہ محض خیالی تھا اس کے علائے اسلام محض احمالات عقل سے اس کو باطل کرتے تھے اور کامیاب موتے تھے۔

ا۔ قلفہ قدیم جو ہارے علاو کا سرمایہ افتار ہے اس کی عقمت اور شان ای وقت تک ہے کہ انہی مصطلحہ القاظ اور ای مخصوص پرائے میں اس کو اور اکیا جائے ورشہ اگر ان سائل کو کھیل کر کے عام فہم طریقے میں بیان کیا جائے تو بچوں کا کھیل روجا تا ہے۔

بونانی عالم کے قدم کی قائل تھے۔امام صاحب نے اس مسلد کے متعلق بہلا فلاسفہ کا استدلال قل کیا پھراس پرردوقد ح کی۔ استدلال کے بچھنے کے لئے پہلے چندا مطلاحیں بجد لنی جا میں

معدوں مے سے سے سے چیج چید استقلامی بھ سن چا ہے۔ اور چیر مقد مات کوذیمن شین کر لیما جا ہے۔

ا۔ جو چیز بیشہ سے بادر بیشہ رہے گیا اس کو واجب کتے ہیں۔ ۲۔ جو چیز نہ می موجود کی اور نہ آئے مدہ موجود ہو عتی ہے وہ ممتع ہے۔ ۳۔ جو چیز بمیشہ سے نہیں ہے لین وجود میں آئی اور فنا ہو جائے گی وہ ممن ہے۔ الم جو چرمکن ہے دو چرموجود ہونے سے میلے میکن تھی کیونکہ اگر ممكن نهمى تويا واجب موتى يامتنع ليكن اكرواجب موتى توجيع ے موجود بوتی اور ا کرمشت موتی تو بھی وجود میں شاتی مفت کے لئے موصوف کا وجود ضروری بے جنا اگرسیای کا وجود بو ضروری ہے کدووسیای کی فاص شیعی یا لی جائے۔ ان مقدمات کے بعد عالم کے قدیم ہونے یہ اس طرح استدلا كياجاتاب كه عالم وجود على آتے سيل مكن تعالى برينائے مقدمة م اور چونکرمکن مونا ایک مفت ے اور مفت کے لئے موصوف کا ہونا ضروری ہاس لئے ضروری ہے کہ کوئی چیز موجود کی جس کے ساتھ امكان كايدوصف كائم تحاراس سعابت مواكدجب عالم موجودن تحا اس وقت بھی کوئی شے تھی جس سے بیعالم وجود میں آیا۔اس استدلال کو مثال من يول مجموكه ايك مراحي جواس وقت موجود ب جب بين موجود

تقی تب بھی کوئی شے (مٹی) موجودتھی جوایک خاص مورت پکڑ کراپ صراحی بن گئی۔ www.KitaboSunnat.com

بداستدلال اگرتجربهٔ وجدان اوراستقرار پرمحول کیا جاتا تھا تو یقین پیدا کرنے کے لئے کافی تھا لیکن بیتاندل نے صرف الغاظ و اصطلاحات ومفروضات پر مدار کھااس لئے ان کی کوشش بیکار گئ چنانچہ امام غزالی نے اس استدلال کواس طرح رد کیا۔

بیسلم بیل کہ ہرتم کی مفات کے لئے موصوف کا وجود فارجی مرودے۔ امتاع بھی تو ایک مفت ہاں کا موصف کھال ہے؟ شب

ہم کیے ہیں کہ شریک باری مقط ہوت خاہر ہے کہ اتفاع کی مغت کا موق قف شریک باری ہے گئے ہیں کہ شریک باری ہے گئے ہیں ہوجود ہے۔

اس کے علاوہ اعراض شال بابق میدی دفیرہ جب موجود نہ سے تو ان کا وجود کیا ہے تھی اور وہ کہاں موجود کی اگر یہ کہا جائے کہ امراض کا موصوف کیا ہے تھی اور وہ کہاں موجود تی اگر یہ کہا جائے کہ امراض کا اسکان کے بید تی ہی کہ جواہر موجود تی اگر یہ کہا جائے کہ امراض کے ساتھ متعف ہو کتے تھے تو یہ ودھیقت موجود تھے اور وہ امراض کے ساتھ متعف ہو کتے تھے تو یہ ودھیقت اعراض کا امکان ہیں بلکہ اجمام کے انتہاف کا امکان ہے مامل یہ کہ انتہاں کے انتہاف کا امکان ہے مامل یہ کہ انتہاں و فیرہ عقلی افتہادات ہیں ان کے لئے وجود خاری کی ضرورت نہیں۔

امام صاحب نے اس تقریر کے بعد فلاسفہ کی طرف سے ان اعتراضات کا جواب دیا ہے اور پھر ان کا روکیا ہے لیکن ہم اس کو اختصاد کے لحاظ سے فلم اعداز کرتے ہیں۔

دیکھوایک معنولی سنگرالفاظ کے چکریش آگراس قدر پیچیدہ ہوگیا۔ طرز استدلال نے اصلی سنلہ کے موا اور بہت سے سنتے پیدا کر دیک امکان کی حقیقت صفحہ کی حقیقت میں سنتے سے لئے موصوف کے وجود کی حقیقت بربراحل مے موں تب دحوق کا بت ہو۔

ال سط بساده ادرماف طریع بن ای طرح استدلال کیا سکتا ہے۔

دنیاش جو جرموجودے ہم دیکھتے ہیں کدوہ عدم محف سے دجود من فعل آئی اور ندوہ معدوم محض ہوسکتی ہے مثلاً تحت پہلے ایک سادہ لکڑی تمی درخت تھا درخت تم تھا تم بھاور تھا خوش کیں جا کریہ سلمان اللہ خوش کی جا کریہ سلمان اللہ خوش کی جا کریہ سلمان کر خوج جی درخت تم درخت کی جا کہ تا کہ اللہ کا کر دے تو نہیں کرسکا کی جے کو جا دو جا کہ در ایک دوجا کی در کے وجوا کی درا کہ کو ہوا جی اڑا دو اس کے اجراد پر بیتان ہوجا کی ساتھ دو ایک داکھ کو ہوا جی اڑا دو اس کے اجراد پر بیتان ہوجا کی ساتھ داکھ دو ایک دو ا

کے لیکن بالک معدوم ندھو کے ۔ جولوگ مسلق کے بیٹیوں اور اصطلاحات قلستی کے خوکر ہیں ان کو

باستدلال عامیانداورسوقیاند معلوم موگا و مدیمی کمیں کے کراستقر اکوئی قطع لا نبد

فعلعي دليل نبيس ب

لیکن انساف ہے دونوں طرز استدلال کا مقابلہ کرو۔ بہلا استدلال محن اصطلاحات پر بنی ہے جس سے دل میں یعین

بہدا اسدول کی اسطاعات بری ہے، می سے دل میں بین کی کوئی کیفیت بیدانہیں ہوتی اس کے علاوہ دلیل کے مقد مات سب بحث طلب ہیں جو تھی آیک چیز کو بالکل معدوم فرض کرتا ہے وہ کون بیہ

سلم كرے كاكران والت مى يعى دومكن ب-

امکان وجوب اختار میرب اوماف ای جزی کی طرف منبوب بوت بین جس کا کسی ندگی آم ف منبوب بوت بین جو کی اوجود بود کا وجود کوخار کی نیس بوتا کیکن وجو کی دونو کا وجود کوخار کی نیس بوتا کیکن جو چز فارج میں ہوتا ہے اور ای بنا پر تغنیہ کا موضوع ہوسکتا ہے کیکن جو چز فارج میں ہے ندوجن میں ہے بلکہ معدوم مطلق ہے اس پر کیا تھم اگایا ماسکتا ہے۔

بیمی فرض کرایا جائے کہ دوعدم کی حالت میں امکان کی مغت کے ساتھ موصوف ہے لیکن مید کی کر ٹابت کیا جاسکتا ہے کہ مغت کا

موصوف خارج میں موجود ہوتا ہے۔ کل ہوتا ایک وصف ہے اس کا موصوف خارج میں کو کر پایا جاسکتا ہے خارج میں جو چیز موجود ہوگی وہ جزی ہوکر ہوگی کلی بیش ہوسکتی۔ غرض ان مقد مات کوجس قدر ادھیر و کے اس کے دیشے چیلتے جاکیں گے اور آخریں کچھ ہاتھ ندآ سے گا۔

بخلاف اس کے دوسراطرز استدلال واقعات پر پنی ہے دنیا میں ہزاروں لا کھوں چڑی موجود ہیں سب موجودہ صورت سے پہلے کی مورت میں موجود ہیں سب موجودہ صورت سے پہلے کی صورت میں موجود تھیں آج کوئی تجربہ اس کے خلاف نہیں بتایا جاسکتا ہے۔ ان واقعات سے کیا یقین نہیں پیدا ہوتا کہ کوئی شے بھی معدد م محض نہیں تھی۔ نہیں تھی۔

باقی ساحالات کمکن ہے کہ اس کے خلاف تجربہ وا ہوا ورہم کو معلوم نہ ہومکن ہے کہ سے پہلے جوشے پیدا ہوئی وہ عدم تھن سے پیدا ہوئی ہو مار تنہیں پیدا ہوئی ہو طالب العلمان کج بحثیاں ہیں جس سے یقین میں فرق نہیں آتا ۔ سینکلوں کلیات جونتی قرار دیے جانے ہیں ان میں اس سے زیادہ احمالات پیدا کے جاستے ہیں گین کیا اس سے ان کا نیمی ہونا باطل ہوجا تا احمالات پیدا کے جاسکتے ہیں کین کیا اس سے ان کا نیمی ہونا باطل ہوجا تا ہے۔

بہرمال امام صاحب نے ترکی بہتری جواب دیا ہوتانی جس طریعے سے استدلال کرتے ہیں۔ امام صاحب نے بھی ای تنم کے مقدمات سے ان کے استدلال کورد کیا۔

علامدائن دشدنے جوارسلوکا طقہ بکوش ہام صاحب کی اس کا مدائن دیکھا لیکن اہام صاحب کی فنیلت کے لئے ای قدر کافی ہے

کہ باوجوداس کے کہ انہوں نے بطور خود نہایت کلیل زمانہ میں فلیفہ کی سخصیل کی تھی۔ تاہم وہ فلیفہ کی سخصیل کی تھی۔ تاہم وہ فلیفہ پراس طرح حملہ آور ہوسکے کہ ابن رشید جسے فلاسٹرکوان کے حملے کے دوکئے کے لئے اس قدرا ہتمام کرنا پڑا۔

# اثبات عقائد

امام صاحب کااصلی کارنامہ یہیں سے شروع ہوتا ہے اور یکی چیز ہے۔ ہے۔ ہے۔ امام صاحب کے تام کوشہرت دی ہے۔

اثبات عقا کہ کے دوائل صاحب نے اسلام کے دوائل صاحب نے اسلام کے دوائل عقلیہ سے کو کر قابت کیا لیکن اس کی تفصیل سے پہلے یہ بحث طے کرنی چاہئے کہ امام صاحب کے زدیک اسلامی عقا کہ کیا تھ؟ اسلام کا اصل اصول تو صرف دو کلے بیں لا الملہ اللہ الملہ محمد دوسول الملہ الیکن کی تغییر میں اختلاف پیدا ہو کر بہت سے فرقے پیدا ہوگئے اور ہر فرقہ نے اپنے قرار داد و مسائل کو کفر و اسلام کا معیار قرار ایس سوگئے اور ہر فرقہ نے اپنے قرار داد و مسائل کو کفر و اسلام کا معیار قرار اس بایا۔ امام صاحب بھی ایک خاص فرقہ یعنی اشعریہ سے منسوب تھے اور اس بنا پر ان کے عقا کہ کے بیان میں اشعریوں کے عقا کہ کی فہرست کھے دینی کافی تھی خصوصاً اس وجہ سے کہ احیاء العلوم بھی جہاں اسلام کے عقا کہ کی فیرست اشاعرہ کے حقا کہ کی دو ہیں۔ حقا کہ بیان کے بیں ب کہ وکاست اشاعرہ کے حقا کہ کی دیے ہیں۔ حقا کہ بیان مشکل یہ ہے کہ امام صاحب کی تعنیفات اس باب بیں عقافہ بیں اور اس اختلاف نے لوگوں کو ان عقا کہ کے متعلق جرت زدہ عقافہ بیں اور اس اختلاف نے لوگوں کو ان عقا کہ کے متعلق جرت زدہ

مرديا بعلامه ابن دشدهن القال مي ان كي نبست لكيع بي:

اند لم يلذم ملعباً من غزالى نے اپني كابوں مسكى

السمداهب في كتبه بل هومع نديب فاص كالترام نبس كيا بلك

الاشاعسوة اشعوى دمع وواشعريول كراته اشعرى

المصوفية صوفى ومنع موفق كرناته صوفي اور

الفلاسفة فيلسون. فلاسفركماته فلسوف بير

امام صاحب کے خالفوں کا ایک گروہ پیدا ہوگیا تھاجس کی تفصیل اس کتاب کے خاتے میں آئے گی وہ بھی اسی مجہدے پیدا ہوا تھا کہ امام

صاحب کی تقنیفات میں ان کو جا بجا اشاعرہ وغیرہ کے خلاف عقائد ملتے میں حدی ارد اور سے مصرف

میں۔ چونکدامام صاحب کے ندمی خیالات کے متعلق بیدایک اہم بحث ہے اور چونکد عقائد میں مسلمانوں کا گروہ کیرامام صاحب ہی کا بیرو ہے

ال لئے ہم اس بحث واقعیل کے ساتھ لکھتے ہیں۔خصوصا اس وجہ سے کہ

آج تک اس چیتان کوئٹی نے حل نہیں کیا۔

اس اشکال کا جالی جواب توید ہے کہ امام صاحب کی تعنیفات کا بھی اختلاف ان کے تلون طبع یاصلح کل کے اصول پرجی نہیں ہے بلکہ

امام صاحب نے تصدأ الیا كیا اور خود اس كى تقریح كردى \_ جواہر

القرآن مي لكية بين \_ ا

كرديا بعلامه النادشه فنل القال عن ال كالبيت اللعظ بين:

والرتية الاولى من الوتنين دولوں درجوں مي سے پہلا

ا يكاب منى يم يهب كل على الحراب المراب عبر عبال إدا المحل ومودب

منهاسراً مالحوا بعرفك في في في المار مالموا مالية المراد المارة المارة المارة المارة المارة المارة المان ال

-עובלנלייות בולים

حسبئ المكالا والمالية Karile gaine call llaly جسي بمعالم المراركات السي فسرقها الاقتصادني الإاراج- يريقمال تقبال كمسلقا كالسها لهنه تهويقا كقباها النيمت としていいかりかんらんいり ひからいなうかいとう فيتقبل صلده استح بمثلة 子ーリンターナイルリーテー ولمعااهله عن ببلاتما ال الا الا الحاليا الا الحاليا ال هـ، لمفكية تاسهيثاً المادا المراجة المادران المنسلات ولسدع وازلة المعيروا مخ والمع المع المع المع علم الكلام المقصود لرد المكحد لاارداج فداران فالمادا ومجداداتهم ومنه يانشعب والشانى وهومحاجة الكفار いなるといし コッちゅ

مندة قدراً صالحاً يعرفك طرح كتكتابا جاتا ب اور اگر كيفية قدء باب المعرفته من جاحج بوكرماف ماف اور ب كتاب مقصد الاقصر دان لاگ ان عاكر كرفتيقت معلوم بو اردت صورت مارى كاب بحقايق هذاه العقيدة من غير المفون به على غير الله يم تصادف. الافي بعض كتبنا المصنون به على غير اهلها

ای کتاب میں ایک اور موقع پر لکھتے ہیں۔

والثانى وهومحاجة الكفار ومجادلتهم ومنه يانشعب علم الكلام المقصود لرد السحسلات ولسدع وازلة الشبهسات وتسكفل بسه المتكلبون و هذه العلم المتكلبون و هذه العلم فعدر حناه على طبقتيق سمينا الطبقة القربية منها الرمسالة القدمية والطبقة التسى فسرقها الاقتصادنى الاعتقاد ومقصود هذا العلم

دوسری چیز کافروں سے مناظرہ
اور مجادلہ کرنا ہے اور ای سے علم
کلام پیدا ہوتا ہے جس کا مقصود
گراہیوں اور بدعتوں کا رد کرنا
ہے اور اعتراضات کا رفع کرنا
ہے اور اعتراضات کا رفع کرنا
ہے اس علم کے ذمہ دار متکلمین
ہیں ہم نے دوطرز پراس کی شرح
کی ہے ایک معمولی طرز پراس کا
نام دسالہ قد سے ہے اور ایک اس
نام دسالہ قد سے ہے اور ایک اس
کہ بدعتوں کے شور وشغب سے

عوام كے عقيدے كى حفاظت كى جائے ہيان جائے ہيان اس علم ميں حقائق بيان دوركم كى جارى مى جارى كى جائة المطيول كا بيان ہے يعنى تبائة الفلاحة اور وہ جو باطنيہ كے رو بينى متنظيرى و ججة الحق بينى متنظيرى و ججة الحق وقامم الباطنية وغصل الخلاف۔

حراسة عقيدة عوام عن تشويش المبتدعة والا يكون هذا العلم عليا بكشف المحقيات وبجنسه يتعلق كتباب الذي منفناه في تهاقة الفلاسفة والذي اوردناه في السباطنية في السباطنية في السباطنية في بالمستظهري وفي كتاب بالمستظهري وفي كتاب مفصل الخلاف في وكتباب مفصل الخلاف في اصول الدين.

جودلائل ایک عامی کے لئے قائم کئے جاتے ہیں خواص کے لئے بھی وی دلائل استعال کرنے ہوائیس ۔ دوسرا گروواس کے خلاف تھا۔ علامہ ابن رشد صل القائل میں لکھتے ہیں:

و كثيرامن الصادالاول قد قرن اول ك اكثر بزركول ت نقل عنهم انهم كانو ايدون مخول ب كرثرايت كاايك فابر ان للشرع ظاهراً وباطناً وانه به ادر ايك باطن اور جوفض ليست يجب ان يعلم بالباطن الحن ك يحضى كي انت نيس ركمتا من ليس من اهل العلم به ولا الكو باطن كاعلم كملانا ضرورى يقدر على فهمه.

معج بخارى من حضرت على كاقول منقول ب

حدثوالنساس بسببا يعرفون جوبات لوگول كاعتل يم آ سك و دعبوا ماينكرون اتريدون ال سے بيال كرواور جوندآ سك ان يكذب الله و رسوله. وه چيوژ دو \_ كيائم بيرچا ہے ہوكہ لوگ خدا اور ربول كو جمونا

عا کیں۔

الم فزالی ای دوسرے گروہ کے ہم خیال سے چانچہ اپنی تعقیقات میں کشرت ہے اس کی تفریحسیں کی جیں۔اجیاء العلوم کے دیاہے میں اس برنیا ہے مفصل بحث کی ہے جس کے ابتدائی مضامین ہے

فساعله ان انتقسام عدد ان طوم سريخي وجل ک طرف

احديهسا معرفة ادلة هذا

العقيدة الظاهرة منغير

غبوص عبلبي اسرادهما

لساب مسعانيها وحقيقة

ظواهرها والرتبتان جمعا

يستاواجبتين على جميع

العوام.

معسم ہونے سے کوئی مجھدار العلوم السي خفية وجلية لايشكرها فوابصيرة واثما آ دمی انکار میں کرسکی مرف وہ يسكرها القاصرون الذين الكاركرتے میں جنہوں نے مجین تسلفقوا في اوائل الصبي من مجمد بالتن سينعين اور پحراي شيشأ وجعيفوا عليه فلم يرجم محظاتوه علاء كمرتبة تك ترقی نہیں کر سکتے۔ ريسكسن لهسم تسسرق السي شاو العلماء

جوابرالقرآن فل دات باري اوروا قعات قيامت كمتعلق جو عقائد ہیں ان کو لکھ کر کہتے ہیں کہ ان عقائد کے دودر ہے ہیں۔ ایک درجہ اس ظاہری عقیدے کے دلائل کا جانتا ہے بغیراس کے کہ اس کے ایک اسرار برخور کیا والشانية معرفة اسرارها و جائے دوسرے ان عقائد کے اسرار کاسمحنا اوران کے معالی کا مغزور بإفت كرنااوران كے ظاہر كي اصل حقيقت در يافت كرناان دونول درجول كاحاصل در بافنت

كرناسب يرفرض مبيس\_ الجامع العوام كفاتي بس لكيم بين: فليوضع كل شئي موضعه جاہے کہ ہر چیز اپنی جگہ بر رکی

جائے جیما کہ خدائے تعالی نے كسما امر الله تعالى به نبيه حيث قبال ادع الى مسبيل اہیے تیمبرکو حکم دیا اور قر آن میں فرمایا کیتم لوگول کوخدا کے رائے ربك بالحكمة والموعظة الحسنه وجا دلهم بالتي كى طرف بلاؤ محكت اور نفيحت هسى احسسن والسمدعو کے ذریعہ سے اور ان سے مجادلہ بالحكمة الى الحق قوما کروبطرز پندیدہ حکمت کے جو وبالموعظة الحسنة قوم لوگ مخاطب بین اور وه تقیحت احسرو بالمجادلة الحسنة کے خاطب اور مجاولہ کے خاطب اور جیما کہ ہم نے اپنی کتاب قوم اخرون عبلي مافعلنا قسطاس میں اس کی تفصیل بیان کی اقسسامهم في كتسابنها القسطاس المستقيم.

قطاسمتقم جس كاامام صاحب في اسموقع برحواله دياب

اس کی عبارت بیدے:

قال الله تعالى ارع الى مبيل خدان كياب كراوكول كوفداك ربك بالحكمة والموعظة رسة كى طرف بلاؤ حكمت ك ذريد الحسنة وجادلهم بالتى هى دريد ادر الله عن كرؤ بطرز احسن واعلم ان الملعوالى ساور الله عن كرؤ بطرز السلمة بسالحكمة قوم و بالمجادلة دريد تي جولوگ بلائ جات بالمدوعظة قوم و بالمجادلة دريد تي جولوگ بلائ جات بوم وان الحكمة ان دعى بها

اهل الموعظة اضربهم كما اضربا لطفل الرضيع التغذية بلحما لطيروان المجادلة له ان است.ع.م.ل.ت مع اه.ل الحكمة اشما زواعنها كما يشسمئر طبع الرجل القوى من الارتضاع بلبن الادمي وان من استعمل الجدال مع اهل الجدال بطريق لايحسن كما يعلم من القرآن كان كسمسن غسذي البسدوي بخير البردلم يالف الاالتمر وهنده دقسايسق لايندرك الانبور التعليم المقتبس من عالم النبوة.

سے اور اور اگر حکمت ان لوگوں کے لئے استعال کی جائے جونفیحت کے مخاطب ہیں تو ان کو نقصان ہوگا جس طرح شیرخوار بحيه كويرند كالكوشت كهانا نقصان کرتا ہے اور اگر مجادلہ ان لوگوں کے ساتھ استعال کیا جائے جو حکمت کے اہل ہیں تو ان کو نفرت ہوگی جس طرح قوی آ دمی کو آ دمی کا دودھ بلایا جائے اور اگر مجادله بطرز پبندیده نه کیا جائے تو اس کی بیمثال ہوگی کہ ایک بدوی کو گیہوں کا آٹا کھلایا جائے حالانکہ اس کو صرف تھجور کھانے کی عادت ہے اور یہ وہ باريك باتيل بين جوصرف اس نورے حاصل ہوتی ہیں جومقام نبوت سے حاصل کیا گیاہے۔

جوابرالقرآن میں قیامت کے حالات میں لکھتے ہیں: ویشت مل ایسنا علی ذکر اور اس میں فریقین (یعنی کافر ومسلمان کے حالات مذکور ہیں مقدمات احوال الفريقين جس کی تعبیر حشرونشر حیاب و وعنها يعبر بالحشروالنشر میزان وصراط ہے کی جاتی ہے والمحسساب والميسزان اور ان چیزوں کے ایک ظاہری والسمسراط ولهبا ظواهر معنی ہیں جوعوام خلق کے لئے غذا کا کام دیتے ہیں ایک باطنی جو دقیق ہیں اور خواص کے لئے بجائے زندگی کے ہیں۔

جلية تجرى تجرى الغذآء لعوام الخلق ولها اسرارغا مضة تجرى مجرى الحيوة مخصوص الخلق. ان اصولوں کے معلوم ہونے کے بعد یہ عقدہ خود بخو دحل موتا ہے کہ امام صاحب کی تقنیفات میں اختلاف کی کیا وجہ ہے امام صاحب کے نزدیک چونکہ تعلیم و ہدایت کا طریقہ سب کے لئے کیساں نہیں ہوسکتا تھا اس لئے ضرور تھا کہ ان کی تصنیفات مختلف المذاق اور مختلف الاصول ہوتیں۔اب ہم ذیل میں ایک نقشہ درج کرتے ہیں جس سے معلوم ہوگا کہ امام صاحب کی کوئی کتابیں کس فتم کی ہیں اور ہم کوان کے خاص عقائد اور اصول سے واقف ہونے کے لئے کن باتوں پراعماد

كرنا حاہيئے جواہر القرآن كى عبارت جوآ غاز بحث ميں ہم نے نقل كى ' اس میں امام صاحب نے خوداس کی تعیین کر دی ہے بیفتشہ اس کے موافق مرتب کیا گیاہ۔

رساله قدسیه: ۱۲۰ وراق یس باوراحیاءالعلوم یس شامل ب اں میں طاہری عقائد کے دلائل شامل ہیں۔

اقتصاد فى الاعتقاد: سواوراق من بيه بيم متكلمين ك معولى انداز من بيكن ولائل من إوة تقتى وقد قتى كى بـ ـ معولى انداز بـ ـ تهافة الفلاسفة: ال من بحى متكلمين كانداز بـ ـ

مستظهري: فرقه باطنيك ردس ـ

حب الحق: يجى باطنيكردين باور بغدادين لكمى كى عبد المحتى ا

مفصل الخلاف: يبمى باطنيك رديس -

قاصم الباطنيه: يمجى باطنيكرديس بـــ

یہ تمام تصنیفات مروجہ علم کلام کے انداز پراکھی گئی ہیں اور حقائق و اسرار سے خالی ہیں۔

مضنون به على غيراهله: ال كابير اللي ها أن درج بير -

مضنون به اعلیٰ اهله: مضون بیلیٰ غیراہلہ کے فاتے میں امام صاحب نے تصریح کی ہے کہ مضنون بیلیٰ اہلہ میں وہ حقائق لکھوں گا جومضنون بیلیٰ غیراہلہ میں بھی نہیں لکھے تھے۔

فركورہ بالا كتابول كے علاوہ امام صاحب كى اور بھى تقنيفات بيں جوانبى مباحث بر بيں مثلاً من العملال القرقد بين الاسلام والزندقة والنوار ان كتابول كے متعلق امام صاحب كى كوئى خاص تقر تك موجود نبيل ليكن ان كے مضامين سے خيال پيدا ہوتا ہے كہ وہ كس تم بيں داخل كى جاسكتى بيں۔

اس تفصیل کے بعد اب موقع ملتا ہے کہ ہم امام صاحب کے خاص علم کلاس سے بحث کریں لیکن اس کے لئے ضروری ہے کہ پہلے مختصر طور پر بتایا جائے کہ امام صاحب کے زمانے میں جوعلم کلام متداول تھا کیا تھا؟ اور امام صاحب نے اس میں کیا تبدیلیاں کیں اور کس ضرورت سے کیں۔

### قديم علم كلام

اس زمانے ہیں جوعلم کلام شائع تھا اشعری کی طرف منسوب تھا،
ماتر بدید کاعلم کلام وجود ہیں آچکا تھا لیکن چونکہ اس زمانے کے بوے
برے نامور علاء مثلاً با قلانی ابن خورک امام الحربین وغیرہ شافعی تھاور
ماتر بدید حنیہ سے خصوصیت رکھتا تھا۔ اس لئے وہ چندال رواج پذیر نہیں
ہوا تھا اس کلام کی بنیا وامام ابوالحن اشعری نے ڈالی تھی۔ امام صاحب
ہوا تھا اس کلام کے جو مختلف طریقے تھے آپس میں بالکل مختلف تھے ایک
محض عقلی تھا تو دوسرا بالکل نعلی۔ امام موصوف چونکہ مدت تک معتزلی رہ
بیکے تھے اور اخیر میں تا تب ہوکر منقولی گروہ میں آئے تھے اس لئے ان
کے علم کلام میں خود بخو و بیخصوصیت پیدا ہوگئی کہ منقول میں معقول کی بھی
کے تھے اور اخیر میں تا تب ہوکر منقولی گروہ میں آئے تھے اس لئے ان
کے علم کلام میں خود بخو و بیخصوصیت پیدا ہوگئی کہ منقول میں معقول کی بھی
کے تھے اور اخیر میں تا تب ہوکر منقولی گروہ میں آئے تھے اس لئے ان
کے تھے میزش ہوگئی۔ تمام بوے برے اشاعرہ میں متقول میں معقول کی بھی
ترجے کی وجہ بھی قرار دیتے ہیں کہ وہ جامع عقل وقل ہے۔
امام اشعری نے جواصول قائم کئے وہ معتدل اور افراط و تفریط
امام اشعری نے جواصول قائم کئے وہ معتدل اور افراط و تفریط

سے الگ تھے لیکن ای چیز نے جواس کی خوبی تھی لیمی عقل کی آمیزش رفتہ
رفتہ اس کی حالت بدل دی امام اشعری کے بعد امام غزالی تک کوئی شخص
اس سلسلہ میں ایسانہیں پیدا ہو جوعلوم عقلیہ کا ماہر ہوتا 'بلکہ یہ کہنا بھی مشکل
ہے کہ کی نے علوم عقلیہ کی تحصیل بھی کی تھی نتیجہ ہوا کہ علم کلام کے اصول
اور مسائل میں نہ بالکل سادگی رہی نہ پوری باریک بنی آسکی۔ دونوں کی
ناتمامی نے رفتہ رفتہ عقائد کو نہایت پیچیدہ مشکل اور مجموعہ اشکالات بنا
دیا 'اس کی توضیع امثلہ ذیل سے ہوگی۔

### قدیم علم کلام کے مسائل

شاعرہ سے پہلے تمام محدثین اورار باب ظاہر خداکی رویت کے قائل سے بخلاف اس کے معتزلہ کوانکارتھا کین محدثین جہاں اس بات کے بھی قائل سے کہ خدا افظر آسکتا ہے وہاں اس بات کے بھی قائل سے کہ خدا عرش پر شمکن ہے اور ذوجہ وقابل اشارہ ہے۔ اشاعرہ نے احادیث و روایت کا تو افرار کیالیکن معقولات کی آمیزش سے ان امور کے قائل نہ ہوسکے کہ خدا متحیر ہے۔ ذوجہ ہے قابل اشارہ ہے کیونکہ اس قدر وہ جانے سے کہ مدامتحیر ہے۔ ذوجہ ہے قابل اشارہ ہے کیونکہ اس قدر وہ جانے سے کہ میدامور جسمانیات کے خواص میں جیں اور خدا جسمانی نہیں ہے۔ اب بیددت پیش آئی کہ جو چیز متحیر اور قابل اشارہ نہیں وہ آئی ہے۔ اب بیددت پیش آئی کہ جو چیز متحیر اور قابل اشارہ نہیں وہ آئی ہے۔ اب بیددت پیش آئی کہ جو چیز متحیر اور قابل اشارہ نہیں وہ آئی ہے۔ اب بیددت پیش آئی کہ جو چیز متحیر اور قابل اشارہ نہیں وہ آئی ہے۔ اب بیددت پیش آئی کہ جو چیز کے نظر آنے کے لئے اس کا سامنے کرکے یہ دعویٰ کرنا پڑا کہ کسی چیز کے نظر آنے کے لئے اس کا سامنے

الصين بقة الاندلس.

ہونے یا قابل اشارہ ہونا ضروری ہیں مرف اس کا موجود ہونا کائی ہے شرح مواقف میں ہے۔

ان الإشساعرة جوز واردية اشاعرہ کے نز دیک بیمکن ہے کہ مالايكون مقابلا ولافي ایک چیزسامنے نہ ہوا در نظر آئے حكمة بل جوز واردية اعي بلکدان کے نز دیک بہمجی ممکن ہے كرجين من أيك أندها اندلس

کے چھرکود کیے لے۔

اب دوسراشبہ یہ پیدا ہوا کہ اگر صرف موجود ہونا کافی ہے تو خدا ہیشہ موجود ہے۔اس لئے ہروقت اس کونظر آنا جاہے۔اس سے بچنے كے لئے اشاعرہ نے بداصول قائم كيا كمكن ب كداكك شے كے نظر آنے کے تمام شرائط یائے جائیں اور وہ نظر نہ آئے ۔ شرح مواقف میں

نظراً نے کی جوآٹھ شرطیں ہیں لانستلتم وجوب الروية عسنسداجت مساع الشروط ان کے مجتمع ہونے کے ساتھ تھیم بیشلیم نیس کرتے کہ اس شے کا الثانية.

نظرآ ناضروری ہے۔

معجزات اورخرق عادات كوسب لوگ تشليم كرتے آئے تھے البته بيفرق تحا كمحدثين اورفقها كابيعقيده تغاكم عجرك مين خدااشياءك طبیعت و خاصیت کو بدل دیتا ہے۔معتزلہ کا خیال تھا کہ کسی شے کی ذا تیات وخواص بدل نہیں سکتے لیکن معجز ہ غیرمعلوم اسباب سے پیدا ہوتا ہاور چونکہ وہ اسباب معلوم نہیں ہوتے اس لئے خرق عادت خیال کیا جاتا ہے۔ بہر حال دونوں کے نزد کیے مجزے کا قبول کرنا سلسلہ اسباب کے انکار سے پہلے تعلق نہیں رکھتا تھا۔ اشاعرہ کواکی طرف تو یہ خیال تھا کہ علت ومعلول کی حقیقت یہ ہے کہ دونوں کسی حالت میں ایک دوسرے سے الگ نہ ہو سکیں۔ دوسری طرف احادیث و آٹار کی بنا پرخرق عادات سے انکار نہیں ہو سکتا تھا اس لئے انہوں نے علت ومعلول کا سلسلہ ہی اڑا دیا اور یہ اصول قرار دیا کہ دنیا میں کوئی چیز کس چیز کا سبب ہی نہیں ۔ آگ جلاتی ہے لیکن نہ جلاتا س کی ذاتیات میں ہے نہ وہ جلانے کی علت ہے جلاتی ہے لیکن نہ جلاتا اس کی ذاتیات میں ہے نہ وہ جلانے کی علت ہے اس میں یہاں تک غلوکیا کہ سلسلہ اسباب کا مانا 'قادر مختار کی نفی کرنا ہے بلکہ ہر چیز کی علت بلا واسط 'خود خدا ہے۔

غرض عقل ونقل کی اس آمیزش سے بہت سے سے اصول علم کام میں داخل کرنے پڑے اور یہی اصول اشاعرہ اورد میر قول میں حد فاصل قرار پائے ان میں سے چندمقدم اصول کوہم اس موقع پرنقل کرتے ہیں۔

ا. انسه بسحوز على الله خداكوجائز بكدانسان كواس كام مبسحانه ان يكلف المخلق كي تكيف و يجواس كي طاقت ما لا يطيقونه.

 ان الله عزوجل ايلام الخلق وتعذيبهم من غير جرم سابق وغيره ثواب الاحق

ں صیف دے ہواں می جات ے باہر ہے۔ خداکوئ ہے کہ وہ مخلوقات کوعذاب دے بغیراس کے کہان کا کوئی جرم ہویاان کوآئندہ ثواب ملے۔

انه تعالى يفعل بعباده
 مسايشساء فبلا يبجب عليه
 رعايت الاصلح لعباده

خدا این بندول کے ساتھ جو چاہتاہے کرتاہے خدا کو بیضروری نہیں کہ بندول کی مصلحت کا لحاظ رکھے۔

> ٣. ان معرفة الله سبحانه وطاعته واجبة بايجاب الله وشرعه لابالعقل

خدا کا پیچاناشر بیت کی رو سے واجب ہےنہ عقل کی روے۔

(بیتمام عقائد انہی عبارتوں کے ساتھ احیاء العلوم امام غزالی میں مذکور ہیں)

زندگی کے لئے کوئی خاص بناوٹ شرط نہیں مثلاً آگ میں بحالت موجودہ خدا عقل اور زندگی و گویائی بیدا کرسکتاہے۔

 ان البسنية يسلسست شرطافي الحيوة فالنار على ماهي عليه يجوني ان يخلق الله فيه الحيوة والعقل.

یہ جائز ہے کہ ہمارے سامنے
اوٹے پہاڑ موجود ہوں اور بلند
آ وازیں آتی ہوں اور ہم کودکھائی
اور سنائی نہ دیں ای طرح یہ
بھیجائز ہے کہ اندھا مشرق میں

 لا يسمنع ان يحضر عند ناجبال شاهقة واصوات عالية ونحن لا ننظرها ولا نسمعها ولا يمتنع ايضا ان يبصر الاعمى الذي يكون بیٹا ہوا مغرب کے ایک مچھر کو د مکھے لے۔ مختصریہ ہے کہ امام اشعری طبیعت اور قویٰ کے تمام تاثرات کے منکر ہیں۔

بالمشرق ببقه بالمغرب وبالجملة فيناكو جميع تاثيرات الطبائع والقوى.

(مطالب عاليه امام رازي بحث برشبهات نبوت)

اہل سنت کے نز دیک جاد وگراس بات پر قادر ہے کہ ہوا میں اڑے اورآ دمی کوگدهاا درگدهه وی بنادے۔

2. امسا اهيل السنسة فقد جوزدا ان يقدر الساحر على ال يطيرفي الهوا ويقلب الانسان حمارا والحمار انسانا.

(تفییرکبیر'قصه ماروت و ماروت )

معدوم کااعا دہ جائز ہے۔

أعادة المعدوم جائزة یہ تمام مسائل اصول عقائد میں شامل ہوگئے تھے اور ان سے ا نکار کرنا گویائی ہونے سے اٹکار کرنا تھا۔

# قدیم علم کلام کی نسبت رائے

امام صاحب نے ابتدائے عمر میں اس کلام کی تعلیم پائی اور خود انہی اصولوں کے موافق کتابیں تکھیں لیکن جب بغداد پہنچ کر خیالات بدلے توعلم کلام کی نبیت ان کی بیرائے ہوگئ۔

ا کٹر لوگ یہ جھتے ہیں کہاں ہے (علم کلام سے) حقائق کھل جاتے ہیں اور ان کا ہو بہوعلم ہو جاتا ہے کیکن افسوس علم کلام اس عمده مقصد کے لئے کافی نہیں بلکہ کشف حقائق کی بہ نبیت اس · سے خبط اور ممراہی زیادہ برحتی ہے اور یہ بات اگر کوئی محدث یا ظاہو پرست کہتا تو ہم کوخیال ہوتا که آ دمی جس چیز کونہیں جانتا اس کا رحمن ہوجا تا ہے لیکن میہ بات وہ محض کہتا ہے (لیعنی خود امام صاحب) جس نے علم کلام کواس حدتك حاصل كيا كمتكلمين اس ہے آ مے نہیں بڑھ کتے بلکہ علم کلام میں کمال حاصل کرنے کی غرض سے اور علوم جواس فن سے مناسبت رکھتے تھے ان سے واتفیت بیدا کی میرسب کرکے وہ علم کلام سے بیزار ہوگیا۔

وامسا منتضعتسه فقد يظن ان فسائدت كسف الحقائق ومغرنتها على ماهى عليه وهيهات فليسس في الكلام وفياء بهذا المطلب الشريف ولعل التحبيط والتضليل فيه اكشر من الكشف والتعريف وهنذا اذا سمعته من محدث اوحشري ربما خطر ببالك ان النباس اعداء ماجهلوا فا سمع هذا ممن خير الكلام ثم قلاه بعد حقيقة الخبرة وبعد التغلغل فيه الى منتهى درجة المتكلمين وجاوز ذالك الى التعمن في علوم احر تناسب نوع الكلام

#### الجام العوام مل يقين كے بيان من لكھتے ہيں۔

السانية ان يحصل بالادلة وسرادرج يقين كام كمام كلام كل الوهمية المحلامية المعبنية وليول سے حاصل ہو جو وہى على امور مسلمة مصلق بھا ہوتی ہيں اورا ليے امور پر من ہوتی لا شتھارها بين اكابوالعلماء ہيں جواس وجہ سلم اور مصدق وشناعة انكسارها ونفوة ہيں كه علماء عيم مشہور ہو چكى ہيں المنفوس عن ابداء المعواء اور ال كا الكار كرنا براخيال كيا جاور اگر كوئى ان ولائل فيها.

اب امام صاحب نے علم کلام کوئے سرے سے مرتب کرنا چاہاتو
اس میں دوسم کے مسائل شامل تھے۔ ایک وہ جونصوص شرعیہ پر بنی تھے
دوسرے جن کوشکلمین نے لوازم بعیدہ کے لحاظ سے نصوص شریعہ پر بنی سمجھا
تھا۔ لیکن درحقیقت وہ ان پر بنی نہ تھے۔ علم کلام میں جو دشواریاں اور
زحمتیں تھیں وہ ای دوسری شم کے مسائل کی وجہ سے تھیں کیونکہ بیمسائل
زیادہ تر ہدایت اور عقل کے خلاف تھے اور اس وجہ سے ان کے اثبات
میں دور از کار دلیلوں سے کام لینا پڑتا ہے۔

نفرت کرتے ہیں۔

امام صاحب نے پہلا میکام کیا کداس قتم کے مسائل علم کلام سے خارج کر دیئے بلکہ بہت سے مسائل کی نسبت تصریح کی کہ وہ غلط اور باطل ہیں۔

## علم كلام ميں اصلاحيں

احیاءالعلوم میں عقائد کا حصہ قدیم نداق پر لکھاہے تا ہم اس میں بھی مختی موقعوں پراس فتم کے بہت سے مسائل کی غلطیاں ظاہر کی ہیں۔
مثلاً بیر مسئلہ کہ سلسلہ اسباب باطل ہے اور خاصہ وطبیعت کو کی چیز نہیں۔ مشکلمین کا مسئلہ مسلمہ تھا۔ امام صاحب نے مختلف موقعوں پراس کا ابطال کیا۔احیاء العلوم باب النوکل میں ایک موقع پر لکھتے ہیں۔

ال سے ظاہر ہوا کہ سبب
اسبب نے اظہار کست کے لئے

یہ طریقہ جاری رکھا ہے کہ
مسببات کو اسبب کے ساتھ
وابستہ کردیاہے سبب ضرورسب
کے متعاقب وجود میں آئے گا
بشرطیکہ سبب کے تمام شرائط پائے
جائیں یہ اس فتم کے اسباب ہیں
جن سے مسببات کا وجود وابستہ
ج جو بھی اس سے الگنہیں ہوتا
اور یہ بھی خداکی تقدیراورمشیت
کی وجہ سے اگرتم اس بات کا

فبهاذا تبيان ان مسبيب السباب اجرى سنته بربط المسبياب بالاسباب اظهارا للحكمة فالمسبب يتلوالسبب لامحالة مهما يتسمت شروط السيب وذلك مثل الاسباب التي ارتبط المسببات بها بتقدير الله ومشيته ارتباطا مطردالا يختلف نانك ان انتظرت ان يخلق الميك

انتظار کرو گے کہ خدا تعالیٰ روتی السخيسر حسركة اليك کے بغیر تہاری بھوک کو رفع کر اويستخرلك ملكا ليمضغرلك ويوصله الئ دے یا روٹی میں حرکت پیدا معدتك فقدجهلت سنة الله تعالىٰ.

کردے کہ خود بخو دتم تک چلی آئے یا ایک فرشتہ مقرر کر دے کہ روٹی کو جیا کرتمہارے معدے تك پہنچاد ہے تو تم خدا کے طریقہ اورعادت سے جاہل ہو۔

یا مثلاً بیدمسئله که اشیاء کاحسن و فتح عقلی نہیں اگر تھیج ہوتو کسی شریعت کو دوسری شریعت پرتر جیح کی کوئی وجهنیس رہتی کیونکہ جب کوئی شے فی نفسہہ اچھی یا بری نہیں تو سمی شریعت کی خوبی اور نقص کا معیار كيا موكا -جس شريعت نے جو حكم جاباد يا جو جاباند ديا۔

ا مام صاحب نے گوصاف طور پراس مسئلہ کی مخالفت نہیں کی لیکن در حقیقت ان کی کتاب احیاء العلوم سرتا یا اس مسئلہ کے ابطال میں ہے۔ اس کتاب میں شریعت کے تمام احکام کے مصالح اسرار اور وجوہ بنیان کئے ہیں جس کے میمعنی ہیں کہ شریعت نے جن چیزوں کا حکم دیا اس وجہ سے دیا کہ وہ واقعی بہتر اور عمرہ تھیں ۔

يا مثلاً بيمسله كه عالم إجو بيدا كيا كيا بياس مي كوئي خاص

ل علامداين تيميالودكل المنطق بين لكعة بين وكخلك غليط من غليط من المستكلمين وادعى ان لله لم يخلق شياء. بسبب ولا حكمة. ١ كرم إرت مر محكمين كلف عدامًا عره

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مصلحت یا نظام اور ترتیب لمحوظ نہیں ہے بلکہ خدانے جس طرح چا ہا پیدا کر دیا۔ امام صاحب نے اس کی علانیہ خالفت کی احیاء العلوم باب توکل حقیقت توحید میں لکھتے ہیں۔

فكل مابين السماء والارض حادث على ترتيب واجب وحق لازم لا يتصوران يكون الا كسما حدث وعلى هذا الترتيب الذى وجد فما تاخر متا خرالا لانتظاء شرطه والسمشروط قبل الشرط محال والمحال لا يوصف بكونه مقدوراً

جو کچھ آسان وزمین میں ہے دہ مضروری ترتیب اور لازی تن کے موافق پیدا ہوا ہے جس طرح وہ پیدا ہوا اور جس ترتیب پر پیدا ہوا اس کے خلاف اور کچھ ہو ہی نہیں سکتا تھا جو چیز کسی چیز کے بعد پیدا ہوئا اس کی شرط پر موتوف تھا اور مشروط کا وجود بغیر شرط کے محال تھا اور محال کی نسبت بینیں کہا جا سکتا کہ وہ مقد ورالی تھا۔ کہا جا سکتا کہ وہ مقد ورالی تھا۔

ای بحث کے خاتے میں لکھتے ہیں:

جو کچھ د نیا میں ہے اس سے بہتر یا کامل ترممکن ہی نہ تھا اور اگرممکن تھا اور با وجو داس کے خدانے اس کور کھ چھوڑ ااور اس کو بیدا کرکے اپنی عنایت کا اظہار نہیں کیا تو سے وليسس فسى الامكان اصلااحسن منه ولا اتم ولا اكمل ولوكان وادخره مع القدرة ولم يتفضل بفعله لكان بخلاينا قض الجودو جُل ہے جوخلاف کرم ہے اورظلم ہے جوخلاف عدل ہے اور اگر باوجودمکن ہونے کے خدااس پر قادر نہیں تو اس سے خدا کا عجز لازم آتا ہے جو اس کی شان الوہیت کےخلاف ہے۔

ظلماينا قض العدول ولولم يكن قسادر الكمان عجزا نياقض الالهية.

ایک اور بردی علطی بیتھی کہ نصوص شرعیہ میں جہاں مجازات اور
استعارات ہے متعلمین ہر جگدان کے حقیق معنی لیتے ہے اور اس وجہ سے
ان کو بجیب بجیب وعووں کا مدی بنتا پڑتا۔ مثلاً روایت میں ہے کہ
''قیامت میں بعض لوگوں کی نمازیں اندھی کو کی کنگڑی بن کرآئیں گ۔
اگر چہ بیصرف نماز کے نقصان کی ایک تجیر تھی کیکن شکلمین اس کو حقیق معنی
برخمول کرتے ہے اور اس کی وجہ سے ان کو بید وعوی کرنا پڑتا تھا کہ اعراض
بھی بذات خود قائم ہو سکتے ہیں۔ متعلمین کی ظاہر پرسی کی وجہ بیتھی کہ ان
کے مقابلے میں باطنیہ ایک فرقہ موجود تھا جو تمام نصوص شریعت کی تاویل
کرتا تھا 'یہاں تک کہ نماز' روزہ' جج' ذکو قاسے بیلوگ اور چیز'یں مراد
کے مقابلے میں باطنیہ ایک کہ نماز' روزہ' جج' ذکو قاسے بیلوگ اور چیز'یں مراد
کرتا تھا' یہاں تک کہ نماز' روزہ' جج' ذکو قاسے بیلوگ اور چیز'یں مراد
لیتے تھے ان کی لغوتا و بلات کی وجہ سے شکلمین کو بید ڈر پیدا ہوگیا تھا کہ
لیتے تھے ان کی لغوتا و بلات کی وجہ سے شکلمین کو بید ڈر پیدا ہوگیا تھا کہ
کی سند ہاتھ آ جائے گی۔

امام صاحب نے سب سے بڑا کام مید کیا کہ نصوص شرعیہ کی تاویل و تقدیر کے لئے اصول و قاعد سے منضبط کئے اور خاص اس بحث پر

ایک مستقل رسالہ لکھا جس کا نام النفر قد بین الاسلام والزندقد ہے۔ چونکہ بیدرسالہ نہایت مفید اور علم کلام کے سلسلہ میں نہایت ہم ما بالثان چیز ہے اس لئے ہم اس کا خلاصہ اس مقام پردرج کرتے ہیں۔

## التفرقه بين الاسلام والزندقه

بیاس عہد کی تصنیف ہے کہ امام صاحب اشعری کی تقلید سے
آ زاد ہو چکے ہیں اوراحیاءالعلوم اشاعت یا چکی ہے اور چونکہ اس کتاب
میں بعض بعض جگہ اشعر بول کے خالف خیالات پائے جاتے ہیں اشاعرہ
میں نہایت ناراضی پھیلی ہوئی ہے اور امام صاحب کی تذلیل اور تکفیر کی
صدائیں بلند ہورہی ہیں۔ یہ حالات و کھے کرامام صاحب کے ایک مخلص
دوست کا دل جاتا ہے اور امام صاحب کوتمام واقعات کی اطلاع ویتا ہے۔
دوست کا دل جاتا ہے اور امام صاحب کوتمام واقعات کی اطلاع ویتا ہے۔
امام صاحب اس کوجواب میں لکھتے ہیں۔ یہی جواب الفرقہ بین الاسلام
والزندقہ کے نام شہرت پاتا ہے۔
دیباچہ میں لکھتے ہیں۔

برادرشفق! حاسدین کاگروہ جو میری بعض تصنیفات (متعلق باسراردین) پرنکتہ چینی کرر ہاہا اور خیال کرتا ہے کہ بیتصنیفات قد مائے اسلام اور مثائ اہل کلام کے خلاف ہیں اور یہ کہ اشعری کے عقیدے سے بال برابر بھی ہنا کفر ہے اس پر جوتم کوصد مہ وتا ہے اور تہارا دل جاتا ہے اس سے واقف ہوں۔ لیکن عزیز من! تم کوصبر کرنا جا ہے۔ جب

رسول المتعلق مطاعن سے نہ فی سکے تو غیری کیا ہستی ہے جس محف کا یہ خیال ہے کہ اشاعرہ یامغزلہ یا منبلبہ یا اور دیگر فرقوں کی خالفت کفر ہے تو سمجھ لو کہ وہ اندھا مقلد ہے۔ اس کی اصلاح کی کوشش میں اپنی اوقات بنہ ضائع كرو جو خص اشعري كي مخالفت كوكفر خيال كرتا ہے اور اس بنا برعلامہ باقلانی کو کافر کہتا ہے اس سے یو چھنا جائے کہ اشعری اور باقلانی اگر باہم خالف ہیں تو با قلائی کے تفر کو اشعری کے تفریر کیوں ترجی ہے اس کے بھس کیوں نہ ہوا اوراگر یا قلانی کی مخالفت جائز ہے تو کرابلیسی اور قلانی کی خالفت کیوں نہیں جائز ہے اگر وہ مخص پیر کے کہ معزز لہ کا پی عقیدہ' عقل میں نہیں آسک کہ خدا کی ذات ہی تمام صفات کے بجائے کافی ہے تواس سے بوچھنا جا ہے کہ اشعری کا میعقیدہ کیوکر خیال میں آسکتا ہے کہ کلام الٰہی میں کثر ت نہیں اور پھروہ امر بھی ہے اور ٹھی بھی خربھی ہے' اوراسخبار بھی قرآن بھی ہے اور انجیل بھی توراہ بھی ہے اور زبور بھی۔ ا گرتم انصاف کروتو معلوم ہوگا کہ جو خض جن کو کمی خص خاص میں محدود سجھتا ہے وہ خود کفر کے قریب ہے کیونکہ اس سٹے اس محض کورمول الله كي طرح معصوم قرار ديا - غالبًا تم كوكفر كے معيار كے جانبے كى خواہش ہوگی تو میں ایک قاعدہ کلیہ بنا تا ہوں کہ تفر کے معنی مرف یہ ہیں کہ رسول السُّلِيَّةِ كَى تَكذيب كَي جائے -اس چيز ميں جوان ير خدا كى طرف سے آ کی لیکن اس میں بیدوشواری پیش آئے گی کے مسلمانوں مین سے ہر فرقہ دوسرے فرقہ کی نبیت یمی الزام لگاتا ہے۔ اشعری معزلہ کواس کے کافر کہتے ہیں کہ مغتز لدا حادیث رویت کوشلیم نہیں کرتے اور اس طرح رسول الله كى محديب كرتے بيں بمعزلداس لئے اشعرى كى تكفيركرتے بيں كدان كے زديك منفات اللى كى كثر تك كا قائل ہونا تو حيد بارى تعالى كے خلاف ہے اور رسول الله كى تكذيب ہے۔ اس مشكل كوحل كرنے كے لئے ميں تم كو تصديق و تكذيب كى حقيقت بتا تا ہوں۔

تقدیق کے بیم عنی بیں کدرسول الله صلم نے جس چیز کے وجود کی خبر دی ہے اس کے وجود کوتسلیم کیا جائے گین وجود کے پانچ مدارج بیں اور انہی مدارج سے ناوا قف ہونے کی وجہ سے ہر فرقہ دوسرے فرقہ کی تکذیب کرتاہے۔

اس لے میں ان مراتب خسد کی تعمیل کرتا ہوں۔

## وجود کے مراتب خمسہ

وجود خاتى: كين وجود خارى

ا۔ وجود حسی: یعنی صرف حاسد میں موجود ہونا مثلاً خواب میں ہم جن اشیاء کود کھتے ہیں ان کا وجود صرف ہمارے حاسہ میں ہوتا ہے میں طرح بیماروں کو جا گئے کی حالت میں خیالی صور تیں نظر آتی ہیں یا شعلہ جوالہ کا دائر وجود رحقیقت دائر ونہیں ہم کودائر ونظر آتا ہے۔

۳- وجبود خیسالی: مثلانیدکویم نے دیکھا پھرآ تھیں بند
 کرلیں تو زید کی صورت جواب ہماری آ تھموں میں پھرتی ہے یہ وجود خلاہے۔

7

ا۔ وجود عقلی : یعنی کی شے کی اصلی حقیقت مثلاً جب ہم کیتے ہیں کہ نیے چیز ہمارے ہاتھ ہیں ہے اور مقعد یہ ہوتا ہے کہ ہماری قدرت اور اختیار ہاتھ کا وجود عقل ہے۔

۵۔ وجود خصور شعیعی : یعنی وہ شے خود موجود نیس لیکن اس کے مثابہ ایک چیز موجود ہیں لیکن اس کے مثابہ ایک چیز موجود ہیں گئی اقتام کے بیان کرنے کے بعد امام صاحب نے ہرایک کی متعدد مثالی کھی ہیں۔ مثلاً حدیث ہیں آتا ہے کہ قیامت میں موت مینڈ سے کی شکل ہیں لائی جائے گی اور فرج کردی جائے گی۔

اس کو وجود حی قرار دیا گیا ہے یا مثلاً حدیث میں ہے کہ آتخضرت نے فرمایا کہ میں یونس کو دیکھر میں ہیں فرمایا کہ میں یونس کو دیکھر میں اس کو وجود خیالی کی مثال میں چیش فرمایا کہ میں یونس کو دیکھر میں ہیں۔

تفصیلی مثالوں کے بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ شریعت میں جن چیزوں کا ذکر آیا ہے ان کے وجود کا مطلقاً از کار کرنا کفر ہے لیکن اگر اقسام ندکورہ بالا ہے سی قتم کے مطابق اس کا وجود تسلیم کیا جائے تو یہ نفر نہیں ہے۔ کیونکہ یہ تاویل ہے کی فرقہ کو معزنہیں سب سے زیادہ امام احر صنبل تاویل سے بیچتے ہیں لیکن مفصلہ ذیل حدیثوں میں ان کو بھی تاویل کرنی پڑی۔
تاویل کرنی پڑی۔

''جراسود خدا کا ہاتھ ہے۔ مسلمان کا دل خدا کی انگیوں میں ہے جھے کو بین سے خدا کی خوشہوآتی ہے۔'' پھر لکھتے ہیں کہ احادیث میں آیا ہے کہ اعمال تو لے جائیں گے جونکہ اعمال عرض ہیں اور وہ تولیا ہیں جائیں گے جونکہ اعمال عرض ہیں اور وہ تولیا ہیں کہ تامہ جائیں گے اس لئے سب کو تاویل کرنی پڑی۔ اشاعرہ کہتے ہیں کہ تامہ

اعمال کے کاغذتو لے جائیں گے معزلہ کہتے ہیں کہ تو گئے سے انکشاف حقیقت مراد ہے بہر حال تاویل دونوں کو کرنی پڑی۔ باتی جو مخص اس بات كا قائل بي كفش اعمال جوعرض بين و بي تولي جائيس كاورانبي میں وزن پیدا ہوجائے گا اور وہ تخت جاہل اور عقل سے بالکل معراہ ہے۔ اس کے بعد آمام صاحب تاویل کے اصول بتاتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ جن اشیاء کا ذکر شریعت میں ہےاول اس کا وجود و اتی ماننا جا ہے' اً گرکوگی دلیل قطعی موجود ہو کہ وجود ذاتی مرادنہیں ہوسکتا تو وجدحس پھر . خیالی پر عقلی بھر شھی اب بحث بدرہ جاتی ہے کہ ایک کے زویک جو ولیل قطی ہے دوسرے کے نزدیک نہیں مثلاً اشعری کے نزدیک اس بات پردلیل قطعی قائم ہے کہ خدا کی جہت کے ساتھ مخصوص نہیں ہوسکتا' لیکن حنمیلہ کے نزویک اس پر کوئی دلیل نہیں الی تاویلات کی صورت میں کی کا کا فرنہیں کہنا جا ہے زیادہ سے زیادہ ممراہ اور بدعتی کہا جاسکنا

# تاویل کے متعلق امام صاحب کی رائے

پھر لکھتے ہیں کہ جب تاویل کی بنا پر ہم کمی کو کافر کہنا جا ہیں تو پہلے
ان امور کودیکھنا جا ہے کہ وہ نص قابل تاویل ہے یا نہیں۔اگر ہے تو یہ
تاویل قریب ہے یا بعید دہ نص بہتواتر ثابت ہے یا بہا حادثیا اجتماع امت
اگریہ تواتر ہے تو تواتر کے تمام شرائط پائے جاتے ہیں یا نہیں' تواتر کی

تعریف یہ ہے کہ ال کل کی طرب شک قد ہو سکے مثلاً انبیاء اورمشہور شمروں کا وجود یا قرآن سے چزیں متواتر ہیں لیکن قرآن کے سوا اور چیزوں کے ثابت ہونا نہایت غامض ہے کیونکہ بیمکن ہے کہ ایک گروہ کثیرایک امر پرمتفق ہوجائے اوراس کو بہتوا تربیان کرے۔جس طرح شیعہ حضرت علیٰ کی ولایت کی حدیث بیان کرتے ہیں۔ اجماع کا ثابت ہونا اور بھی مشکل ہے۔ کیونکہ اجماع کے بیمعنی میں کہ تمام اہل حل وعقد ایک امر برمتفق ہوجا تیں اور پھرایک مدت تک اور بعضوں کے زو یک تاانقراض عصراول اس اتفاق پر وه لوگ قائم رمیں اس پر بھی بید مسکلہ مخلف فیہ ہے کہ ایسے اجماع کا منکر بھی کافر ہے مانہیں۔ کیونکہ بعض لوگوں کی رائے ہے کہ جب اجماع کے منعقد ہونے کے وقت ایک مخص كالفتلاف كرناجا تز تفاتواب كيول جائز نه مو- پھر بيرد كھنا جائے كہ گو تواتر يا اجماع ہو چکاليكن تاويل كرنے والے كو بھى اس اجماع يا تواتر كا يقيى علم تفايانبين أكرنبين بإقوده فطي موكا مكذب نه موكار

پھر یہ دیکھنا چاہئے کہ جس دلیل کی وجہ سے وہ شخص تاویل کرتا ہے وہ شخص تاویل کرتا ہے وہ شخص تاویل کرتا ہے وہ شرا لط برہان کی تفصیل کے لئے مجلدات درکار ہیں ادرہم نے محک النظر میں تھوڑ اسابیان کیا ہے لئے نقہائے زماندا کثر اس کے محصے سے عاجز ہیں اب اگر وہ دلیل قطعی ہے تا جز ہیں اب اگر وہ دلیل قطعی ہے تا وہ یل کی اجازت ہے ادرا گر قطعی نہیں تو تا ویل کی اجازت ہے ادرا گر قطعی نہیں تو تا ویل کی اجازت ہے ادرا گر قطعی نہیں تو تا ویل کی اجازت ہے ادرا گر قطعی نہیں تو تا ویل کی اجازت ہے درا گر قطعی نہیں تو تا ویل کی اجازت ہے درا گر قطعی نہیں تو تا دیل قریب کی اجازت ہوگتی ہے نہ بعیدی۔

پھر بدد مکنا چاہئے کہ مسلدز مربحث کوئی اصول دین کا مسلدہ یا

نہیں اگر نہیں ہے تو اس پر چنداں کیرودار نہیں مثلاً شیعہ امام مہدی کا سرداب میں مخفی ہونا مانتے ہیں بیا کہ وہم پرتی ہے لیکن اس اعتقاد سے دین میں کوئی خلل نہیں آتا۔

اب جبتم کو یہ معلوم ہوا کہ تکفیر کے لئے تمام مراتب ندکورہ بالا کا کا ظاخر در ہے تو تم سمجے ہو مے کہ اشعری کی مخالفت پر کسی کو کافر کہنا جہل ہے اور فقیہ صرف علم فقہ کی بنا پرمہمات فہ کورہ بالا کا کیونکر فیصلہ کرسکتا ہے۔ لہذاتم جب دیکھو کہ کوئی فقیہ آ دمی جس کا سر ماریکم صرف فقہ ہے کی کی تحفیر یا تھلیل کرتا ہے تو اس کی بچھ پرداہ فہ کرد۔

پرایک موقع پر لکھتے ہیں کہ 'جو چیز اصول عقائد سے تعلق نہیں رکھتی اس میں تاویل کرنے پر تکفیر نہیں کرنی چاہئے مثلاً بعض صوفیہ کہتے ہیں کہ حضرت ابراہیم نے آفاب و ماہتاب کو خدا نہیں کہا تھا' کیونکہ اجسام کو خدا کہنا ان کی شان سے بعید ہے بلکہ انہوں نے جواہر فلکیہ نورانید کھے تھے اور ان کو خدا سمجھا تھا تو ایسی تاویل پر تکفیرا ور تبدیع نہیں کرنی چاہئے۔

### قديم علم كلام كاطرز استدلال

بیتمام بحث تو ان مسائل کی نبست تھی بوغلمی ہے علم کلام میں مستزاد کردیئے گئے تھے لین جومسائل اصلی تھی ان کی نبیت بیرم حلہ باتی تھا کہاں تک تھے ہے متعلمین تھا کہاں تک تھے ہے متعلمین

جس طریقے ہاں کو ثابت کرتے تھے نہ وہ تعلیٰ تھے نہ اصول عقلیہ کے معیار پر ٹھیک اثر تے تھے بہت ہوی دلیل جو اکثر عقائد کے اثبات کے لئے کام میں لائی جاتی تھی تماثل اجمام کا سئلہ تعالیمی یہ کہ تمام اجمام کی ایک حقیقت اورا کی ماہیت ہے۔ شرح مقاصد میں اس کی نبت تھا ہے وہ اسلام کے وہ اسلام کے میں قواعد الاسلام مکاثبات بہت ہا صول می ہیں مثلاً قادر المسادر المسخت و کثیو من مخارکا وجود اور نبوت و معاد کے احوال النبو قوالمعاد . بہت سے طالات ۔

تماثل اجهام كا قابت بونا بهت مشكل بلكه نامكن بهاس كے اللہ اللہ عالمكن بهاس كے اللہ اللہ كا أبات اى مسله كے قابت اللہ مسلم كيا جائے كه اكثر عقائد اسلامى كا اثبات اى مسله كے قابت كرنے برموقوف بوقودان عقائدكى بنيا دمتر لزل بوجائے گا۔

ان وجوہ سے امام صاحب نے متعلمین کے استدلال واحتجاج کے طریقے کوچھوڑ کرتمام مسائل پڑئی دلیلیں قائم کیں۔ان میں سے بعض الی تھیں جن کو حکماء استعال کرتے تھے لیکن امام صاحب کا یہ شرب تھا

متان خوش زبردکاں کہ باشد اب ہم مخترطور پراہام صاحب کے خاص علم کلام کے تمام مسائل مع ان کے دلائل کے لکھتے ہیں۔

# امام صاحب کا خاص علم کلام

# الهيات

خدا کے اثرات پر امام صاحب نے کوئی نئی دلیل نہیں قائم کی۔
ان کے نزدیک بیر مسئلہ نہایت واضح وصاف ہے۔ مشکلمین جو استدلال
کرتے آئے تھے کہ عالم حادث ہے اور حادث خود بخو دہنی پیدا ہوسکا۔
اس لئے کہ اس کی کوئی علت ہوگی اور وہی خدا ہے۔ امام صاحب اس
استدلال کا کافی سجھتے ہیں۔

# صفات باری۔ تنزیه و تشبیه

اس بحث کے متعلق جونزاعیں تھیں وہ در حقیت لفظی تھیں جولوگ تشبیہ کے الفاظ استعال کرتے تھے مثلاً خداعرش پرہے آٹسان پراز کر آتا ہے وہ بھی حقیت میں تنزیہ کے قائل تھے تاہم دونوں فرقے ایک دوسرے کے ہم زبان نہ ہوتے تھے اور اختلاف کا پردہ درمیان سے نہ المتنا تھا۔ امام صاحب نے اس بحث پرایک متقل رسالہ الجام العوام کے المتنا تھا۔ امام صاحب نے اس بحث پرایک متقل رسالہ الجام العوام کے نام سے لکھا جس نے بہت کچھ اس اختلاف کو کم کرویا اور قریماً دونوں نام سے لکھا جس نے بہت بچھ اس اختلاف کو کم کرویا اور قریماً دونوں

ڈانڈ سے ملا دیے۔ اس کے بعض کلتے یہاں درج کرنے کے قابل

بين -

کی ذات وصفات تقبیرا لئے ہیں۔

تزید کے متعلق بوی گھنگ میتھی کداگر اسلام کا مقصد تزید اور تجرید قاتو قرآن مجیداور احادیث میں کثرت سے تقبید کے الفاظ کیوں آئے۔ خدا قیامت کوفرشتوں کے جمرمٹ میں آئے گا'آ ٹھ فرشتے اسکا تخت الھائے ہوئے ہوں سے دوزخ کی تسکین کے لئے خدا اپنی ران دوزخ میں ڈال دے گا۔ اس متم کی میسیوں یا تیں جوقرآن مجید یا احادیث سے میں وارد بیل جن سے یہ گمان ہوتا ہے کہ شریعت اسلامی خدا کی طرف سے نہیں بلکہ انسان نے اینے خیال کے بیانے کے موافق خدا کی طرف سے نہیں بلکہ انسان نے اینے خیال کے بیانے کے موافق خدا

امام صاحب نے اس عقدے کو اس طرح مل کیا کہ بے شبہ قرآن وحدیث بیں اس سم کے الفاظموجود ہیں لیکن کیجائیں ہیں بلکہ جستہ جستہ متفرق مقامات پر ہیں اور چونکہ تنزیہ کے مسئلہ کو شارع نے نہایت کثرت سے باربار بیان کر کے دلوں میں جانشین کردیا تھا اس لئے تشبیہ کے الفاظ سے حقیق تصبیبہ کا خیال پیدائیں ہوسکتا تھا۔ مثلاً حدیث میں آیا ہے کہ کہ کعبہ خدا کا گھر ہے اس سے کی شخص کو یہ خیال نہیں پیدا ہوتا کہ خدا در حقیقت کعبہ میں سکونت رکھتا ہے ای طرح قرآن کی ان ہوتا کہ خدا در حقیقت کعبہ میں سکونت رکھتا ہے ای طرح قرآن کی ان آیوں سے بھی جن میں عرش کو خدا کا مستقر کہا ہے خدا کے استقر ارعلی العرش کا خیال نہیں آ سکتا اور کسی کوآ ئے تو اس کی بیدوجہ ہوگی کہ اس نے العرش کا خیال نہیں آ سکتا اور کسی کوآ نے تو اس کی بیدوجہ ہوگی کہ اس نے تنزیہ کی آیوں کو نظر انداز کر دیا ہے۔ رسول الشافات ان الفاظ کو جب

استعال فرماتے تھے توانبی لوگوں کے سامنے فرماتے تھے جن کے ذہنوں میں تنزیدا ورتفزیس خوب جاگزیں ہو چکی تھی۔

اس جواب پر بیشہ پید اہوتا ہے کہ شارع نے صاف صاف کیوں نہیں کہ دیا کہ خدانہ تصل ہے اور نہ نفصل ۔ نہ جو ہر ہے نہ عرض نہ عالم ہے نہ عالم ہے نہ عالم ہے باہر اس تم کی تصریحات موجود ہوتیں تو کی کوسرے سے شبہ کا خیال ہی نہ آسکتا تھا۔ اہام صاحب نے اس شبہ کو یوں رفع کیا کہ اس تم کی تقدیس عام لوگوں کے خیال ہیں نہیں آسکتی تھی۔ عام لوگوں کے خیال ہیں نہیں آسکتی تھی۔ عام لوگوں کے زردیک کی چیز کی نبست ہے کہنا کہ نہ وہ عالم میں ہے نہ عالم سے باہر گویا یہ کہنا ہے کہ وہ شے سرے سے موجود ہی نہیں۔ بے شبہ خواص کے گویا یہ کہنا ہے کہ وہ شے سرے سے موجود ہی نہیں۔ بے شبہ خواص کے ذہن میں بید احصہ عوام ہی کا تھا۔ مقصود تھی جن میں بروا حصہ عوام ہی کا تھا۔

العطیفه: علامه ابن تیمیه بظاہر تثبیه کے قائل تھے۔ اوگوں نے ان سے کہا کہ اس عقید ہے گی روسے خدا کاممکن الوجود ہونا لازم آتا ہے کیونکہ اگر خدا عرش پر رہتا ہے تو اس کا جہم ہوگا اور جہم ہوگا تو ممکن الوجود ہوگا ہوگا والم خدا واجب الوجود ہے۔ انہوں نے کہا میرے عقید ہے کہ مطابق خدا موجود تو ہوگا گومکن الوجود سی تمہارے اعتقاد کے موافق تو واقع ن خدا موجود تو ہوگا گومکن الوجود سی تمہارے اعتقاد کے موافق تو واقع ن ہوں ہو اور کہیں رہتا بلکہ ناممکن اور حال بن جاتا ہے کیونکہ اسی شے جو ہر جگہ ہوا ور کہیں نہ ہون عالم سے خارج بھی نہ ہوا ور عالم میں بھی نہ ہون نہ متعل ہو نہ منفصل نہ ذور مکان ہونہ ذوج بعد سرے سے ہوئی نہیں سکتی متعل ہو نہ نواز تقاع العقیقین عال ہے۔ کیونکہ بیار تفاع العقیقین عال ہے۔

حقیقت بیہ کردنیا ش اورجی قدر قدام بیں سب بی خدا
کو بالکل انسائی اوساف کے ساتھ مانا گیا ہے تو راقا بی یہاں تک ہے
کر حضرت یعقوب علیہ السلام ایک رات ایک پیلوان سے شی لڑے
ادراس کوزیر کیا چیا بچر پہلوان کی ران کوصد مرجی پیچا میں کومعلوم ہوا کہ
وہ پہلوان خود خدا تھا۔ اسلام چوگلہ دنیا کے تمام قدا بس سے اعلی واکمل
ہے اس کا خدا انسائی اوصاف سے بالکل بری ہے قرآن مجید بیں ہے۔
لیسس کے معللہ شینٹی لا تجعلواللہ افداد۔ جہاں کین اس کے خلاف تشویر کے الفاظ یائے جاتے ہیں وہ حقیقت میں مجازات
ادراستعارے ہیں۔

## نبوت

نبوت کے متعلق امام صاحب نے منقد من العملال میں نہایت مفصل بحث کی ہے اور عام متعلمین سے جدا طریقتہ افتیار کیا ہے۔اس کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

ا انبان اصل خلفت کے لاظ سے جامل کف بیدا ہوا ہے پیدا ہونے پیدا ہونے کے دفت وہ اقسام موجودات میں ہے کئی چیز سے واقف نہیں ہوتا سب سے پہلے اس میں کس کا حساس پیدا ہوتا ہے جس کے ذریعہ سے وہ ان چیز وں کو حموں کرتا ہے جو چھونے سے تعلق رکھتی ہیں مثلاً حرارت '

ا ماخوذ ازمعد من العلال

برودت رطوبت بيست نري محق اس ماسدكوم رئيات اورمسوعات سے کوئی تعلق نہیں۔ جو شخص سننے سے معلوم ہوسکتی ہے اس کے حق میں ہیہ حاسد بالکل معدوم ہے۔ کمس کے بعد پھرانسان میں دیکھنے کا حاسہ پیدا ہوتا ہے جس کے ذریعہ سے وہ رنگ اور مقدار کا ادراک کرسکتا ہے۔ پھر سننے کی قوت پیدا ہوتی ہے پھر چکھنے کی۔ یہاں تک کہ محسوسات کی سرحد ختم ہوجاتی ہے اور ایک نیا دور شروع ہوتا ہے۔ اب اس کوتمیز کی قرب حاصل ہوتی ہے اور ان چیزوں کا ادراک کرسکا ہے جو حواس کی وسرس سے باہر ہیں۔ بددورساتویں برس سے شروع ہوتا ہے۔اس سے ، آ کے بردھ کرعقل کا زمانہ آتا ہے جس سے ممکن محال جائز و ناجائز کا ادراک ہوتا ہے۔اس سے بڑھ کرایک اور درجہ ہے جوعقل کی سرحد سے بھی آ گے ہاورجس طرح تمیز وعقل کے مدر کات کے لئے حواس بالکل بكارين اى طرح اس ورجه كے مدركات كے لئے عقل بالكل بكار ہے اور اس درجہ کا نام نبوت ہے بعض لوگ ای درجہ کے منکر ہیں کیکن پیر ای قتم کا انکار ہوسکتا ہے جس طرح وہ مخض عقلی چیزوں کا انکار کرتا ہے جس کو ہنوز عقل کی قوت عطار نہیں گی گئی ہے۔

ال تحقیق کے لحاظ ہے اصطلاحی طور پر نبوت کی تعریف کرنا چاہیں تو بول کریں گے کہ نبوت وہ قوت یا ملکہ ہے جس سے ان اشیا کا ادراک مواس ہے تمیز ہے عقل ہے نہیں موسکتا ہے جس کا ادراک مواس ہے تمیز ہے عقل ہے نہیں موسکتا ہام صاحب معقد من العمل ال میں لکھتے ہیں۔ بل الایمان بالنبوۃ ان یقر با نبوت کے تشکیم کرنے کے ہمعنی بل الایمان بالنبوۃ ان یقر با

میں کہ بیتلم کیا جائے کہ ایک درجہ ہے جو عقل سے بالاتر ہے اورجس میں وہ آئھ کھل جاتی ہے جس سے وہ قاص چریں معلوم ہوتی ہیں جن سے عقل بالکل محردم ہے جس طرح قوت سامعہ

رنگوں کے اوراک سے بالکل

نسسات طسور وراء العقبل تسفتح فيه عين يدرك بها مدركات خاصته والعقل معزول عنها كعزل السمع عن ادراك الألوان.

حقیقت سے کہ نبوت کا حقیقی اذ غان اس محص کو ہوسکتا ہے جس کوخود نبوت کا رتبہ حاصل ہے یا ان لوگوں کو جونفوس قد سیہ رکھتے ہیں یا حقيقت مجهبين جان سكتا بجزان

جنہوں نے ریاضات یا مجاہدات سے مکافقہ یا مشاہدہ کا درجہ حاصل کیا إلى معزالى معدمن العملال مين الي حالت كاذكركر ك لكهة مين وبالجملة فمن لم يوزق منه مخقريه بكرجس في تصوف كا شيئاً بالذوق فليس يدرك مجهم ونبين چكها بوه نبوت كي من حقيقته النبوة الاالاسم

صوفیوں کے طریقے کی مثل ہے مجھ کو نبوت کی حقیقت اور اس کا خاصه بديبي طور برمعلوم ہوگيا۔

کے کہ نیت کا نام جان لے۔

اس کے بعد لکھتے ہیں۔ وهما بان لي بالضرورة من ممارسته طريقتهم حقيقة النبوة وخاصيتها. یورپ میں آج کل مادہ پرتی کا دوزور ہے کہ مادے کے سواان کونظر نہیں آتا ہم انہی لوگوں میں ہے بعض بڑے بڑے فلاسفراس بات کے قائل ہوتے جاتے ہیں کہ حواس اور عقل کے سوا ایک ادر بھی قوت ہے جس ہے اشیاء کا ادراک ہوتا ہے۔ یہ نبوت کا اعتراف کا پہلا زیعے۔۔

نبوت کی حقیقت اگر چہ مرف ذوتی ظریقے ہے تیج طور پر سمجھ میں آستی ہے لیکن چونکہ منکر کے لئے صرف ذوق کا حوالہ کا فی نہیں ہوسکتا فا امام صاحب نے ایک اور طریقے ہے نبوت کی صحت پر استدلال کیا جس کی تفصیل ذیل میں ہے۔

اس قدر برخمض سلیم کرتا ہے کہ صفات انسانی تمام آ دمیوں میں کیسان نہیں پیدا کی گئیں ذہن و ذکاوت فہم وفراست عقل و ذہانت مختلف افرادانسانی ہیں کس قدر مختلف افرات ہیں۔ایک فخص ذہین ہے۔ دوسرافخص اس سے دیا وہ ذہین ہے۔ تیسرااس سے بھی زیادہ ذہین ہے۔ برصفے براے میں نک نوبت پہنچتی ہے کہ ایک فخص سے وہ افعال سرز د ہوتے ہیں جو بظاہر قدرت انسانی کی عدسے باہر نظر آتے ہیں۔

جولوگ شاعری میں قوت تقریر میں صنائی میں ایجاد میں تمام زیانے سے مثار گذرے وہ ای درجہ کی مثالیں ہیں۔ یہ درجہ فطری ہوتا ہے لیتی پڑھنے اور سکھنے سے نہیں حاصل ہوتا بلکہ ابتدای سے ان لوگوں میں یہ قوت مرکوز ہوتی ہے اور ای وجہ سے دوسرے اشخاص گوکتی ہی محنت واقتاش کریں ان کے ہم پلے نہیں ہو سکتے۔ انبی قوئی میں حقائق اشیاء کے ادراک کی آیک قوت ہے یہ قوت
کی میں کم کسی میں زیادہ کسی میں زیادہ تر ہوتی ہے اور ترقی کرتے
کرتے بعض انسانوں میں اس حد تک پہنچتی ہے کہ کسب وتعلم کے بغیران
کو حقائق اشیا کا اوراک ہوتا ہے۔ ان کو کسی فتم کا بیرونی علم نہیں ہوتا۔
لیکن اس قوت کی وجہ سے خود بخو وان کو اشیاء کا علم ہوجا تا ہے۔ ای قوت
کا نام ملکہ نبوت ہے اورائی علم کو البام اور وی کہتے ہیں۔

امام صاحب نے بیمضمون احیاء العلوم کے شروع میں ایک حمی بحث میں لکھا ہے جس کاعنوان میرے۔بیسان تسف اوت النساس فی العقل۔ چنانچہ اس کی معنی فقرے یہ ہیں۔

عقل فطری شے کم ویش ہونے کا
کوئر انکار کیا جاسکتا ہے عقادی
میں اگر اختلاف مراتب نہ ہوتا تو
تمام لوگ علوم کے سمجھنے میں
کیساں ہوتے اور بیاحالت کیوں
ہوتی کہ انبانوں میں کوئی اس
قدر کون ہے کہ سمجھانے پر بھی
بری مشکل ہے سمجھتا ہے کوئی اس
قدر ذہین ہے کہ ذرا ہے
اشارے ہے سمجھ جاتا ہے کوئی
اس قدر کامل ہے کہ بخیر سکھائے
اس قدر کامل ہے کہ بخیر سکھائے

وكيف يستكسر تفسادت الغزيرة ولولاه لما اختلف الناس فى فهم العلوم ولما انقسموا الى بليدلا يفهم بالنفهم بالنفهم الا بعد طويل من السعلم والى ذكى يفهم بسادنى رمزواشسارة والى كامل يبعث من تقسم حقائق الامور دون التعلم كما قال البله تعالى يكاد زيتها يضئى ولولم تمسه

تىمسسە ئارنور على نور. کے تمام یا تیں خود اس کی طبعیت وذلك مثل الانبياء عليهم سے پیدا ہوتی ہیں جینا کہ خدا السلام اذتناصيح لهم في فكها يكاوزيتها يضي بواطنهم امور غامضة من ولولم تىمسسەنار. نور غيىو تتعلم ومسماع ويعبر عبليي نور أنبياء يهم السلام كي ذلك بالالهام وعن م؟ثله یمی مثال ہے کیونکہان پر باریک رعبرالنبي صلى الله عليه ياتين خور بخور تحل حاتى بين وسلم حيث قال ان روح بغیراس کے کہ سی سے سیھا ہویا القدس لفت في روعي. منا ہو۔ اس کا نام الہام ہے اور

آنخضرت نے ہیں جوفر مایا کہروح

القدس نے میرے دل میں پھونکا

اس سے بھی مراد ہے۔
اس تقریر سے اس قدر ثابت ہوا کہ نبوت کا وجود ممکن ہے اور
افراد انسانی بیل پائی جاسمتی ہے۔ اب اگر کسی خاص شخص کی نبست بحث
ہوکہ وہ نبی ہے یا نہیں تو اس کے حالات خود اس کی شہادت و سے سکتے
ہیں۔ جالینوس کی تقنیفات و یکھنے سے اس کے طبیب ہونے کا قطعی علم
ہوجا تا ہے۔ امام شافعی کی کتابیں ہم کو یقین دلا و پتی ہیں کہ وہ فقیہہ ستھے۔
ہوجا تا ہے۔ امام شافعی کی کتابیں ہم کو یقین دلا و پتی ہیں کہ وہ فقیہہ ستھے۔
اس طرح جب ہم قرآن مجید کود یکھتے ہیں گر نبوت کے شاراس کے ہر ہر
لفظ سے نمایاں ہیں تو صاف یقین ہوجا تا ہے کہ اس کا حال بجر پیغیر کے
اور کو کی شخص نہیں ہوسکتا تھا۔ (ماخوذ از معقد من العملال)۔

## معجزات

نبوت کی بحث میں معجزات یا خرق عادت کا مسله نهایت اہم ہے۔ فلفه اور مذہب میں جو اُن بن ہے اس کی بنیاد یہیں سے شروع ہوتی ہے۔ فلفه کا سرمایی ناز جو کچھ ہے یہ ہے کہ وہ جزئیات کو کلیات کے تحت میں لاتا ہے اور ہر چیز کی علت وسبب ڈھوٹڈ کر نکالیا ہے۔ خرق عادت اس سلسلہ کو بالکل تو ڈ دیتا ہے۔ اس کے فیل سے جانور آ دمی بن ملک ہے درہ پہاڑ ہوسکتا ہے 'آگ یانی ہوسکتی ہے سیارے چلنے رک جاتے ہیں۔

اسلام میں جب فلفه اور حکمت کا رواج ہوا تواس مسلد کی بحث بھی پیش آئی جن لوگوں کوفلفے کا نشرزیادہ چڑھ گیا تھا انہوں نے صاف انکار کیا۔ رسائل اخوان الصفاء کے ارکان اس گروہ میں داخل ہیں۔ علامہ ابن حزم ظاہری جو بہت بڑے محدث تصان کا یہ ذہب ہے کہ دنیا میں علت ومعلول سب ومسبب تا شیرات اشیاء کا سلسلہ قائم ہے اور دنیا میں جو کچھ ہوتا ہے ای سلسلہ کے مطابق ہوتا ہے لیکن بھی محمی خدا بطور میں جو کچھ ہوتا ہے ای سلسلہ تو ڈدیتا ہے اور اس کا نام مجرد و اسے۔

معتزلہ جیسا کہ اہام رازی نے تغییر کبیر میں لکھا ہے کہیں خرقِ عادت کا اقرار کرتے ہیں اور کہیں انکار ٔ اشاعرہ کے نزدیک چونکہ نہ ہب

ل علامدموصوف في يقر كالي كتاب المل وكويش ك ب-

کوخرقِ عادت کے اقر ارسے چارہ نہ تھا اور نہ اس کا کوئی قاعدہ معین قر ار پاسکتا تھا کہ فلال قتم کا خرق عادت ممکن ہے اور فلال قتم کا نہیں۔اس لئے انہوں نے علت ومعلول کے سلسلہ ہی سے انکار کیا۔ان کے نزدیک نہ کسی چیز میں کوئی تا خیر ہے نہ کوئی چیز کسی چیز کی علت ہے۔

امام صاحب نے مضون بہ علی غیر اہلہ میں معجزات کے عنوان سے ایک متقل مضمون لکھاہے جس کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

کنگریوں کاتبیج پڑھنا'عصا کا سانپ بن جانا' جانوروں کا کلام کرنا اور ای قتم کے واقعات جومنقول ہیں ان کی تین قتمیں ہیں۔حی' خیالی'عقلی۔

حسی کے بیمعنی ہیں کہ درحقیقت بیرواقعات اسی طرح وقوع میں آئے۔اس کے امکان پر چند دلائل ہیں۔

ا۔ جوخدا نطفے ہے آ دمی اور مادے سے جاندار پیدا کرتا ہے وہ اس بات پر بھی قادر ہے کہ شکریزے میں جان ڈال دے اور حیوان کو گویائی کی قوت دے۔

۲- تمام اجهام متماثل ہیں اس لئے ایک جسم میں جو باتیں پائی جاتی ہیں
 دہ ہرایک جسم میں پائی جاسکتی ہیں۔ گو بالفعل نہ پائی جا کیں۔

س- آفاب ایک مدت میں ایک چیز کوگرم کرسکتا ہے۔ آگ فور آکر عتی ہے۔ اس لئے ممکن ہے کہ جوامور بقدر شکا وقوع میں آتے ہیں پیغبر کی تا چیر سے فور آوقوع میں آئیں۔

خیالی کے بیمعنی ہیں کدر بان حال ممثیلامحسوس صورت میں نظر

آئ امام صاحب اللى كنفيل ال طرح كرتے بيں۔ القسم الشالث المحيالي ان تيسري تم خيالي ب اوروه بيب

کہ زبان حال تمثیل کے طور پر محسوس اورمشاہرہ ہوجاتی ہے اور بیا نبیا اور پنجبروں کا خاصہ ہے۔

عام لوگوں کے لئے خواب میں جس طرح یہ حالی کیفیت محسوس

یکر کیتی ہے اور آ وازیں سائی

دیق ہیں مثلاً آدمی خواب میں دیکھاہے کہ ایک اونٹ اس سے

باتیں کررہا ہے یا گھوڑا اسے

خطاب کرد ہاہے یا کوئی مردہ اس کو کچھ دے رہاہے یا اس کاہاتھ

بکر رہا ہے یا اس سے کھے چھیٹا ہے یا اس کی انگل جاند یا سورج

ہے یا ای فی اسی جائد یا سورن بن گئ ہے یا اس کا ناخن شیر ہو گیا

ہے دغیرہ دغیرہ ای طرح انبیاءکو یہ چیزیں بیداری میں نظر آتی ہیں

اور یه چیزین حالت بیداری مین

ان سے خطاب کرتی ہیں۔ جاگئے

القسم الشالث الخيالي ان لسان الحال يصير مشاهداً محسومسا على سبيل التسمثيل وهنذه خناصيتمه الانبيساء والرسل عليهم الصلورة والسلام كما ان لسسان البحسال تسمثيل في السمنسام لغيرالانبيساء و يسسمعون اصوات كلام کسن بسری نبی مشاهد ان جىملايكلىمە اوفىرسا يخاطبه اوميتا يعطيه شيئأ ادياخذه بيده اويسلب منه شيشأ اوتصيراضيعه شمسا اوقىمرا او يصيرظفره اسدا اوغير ذلك ممايراه النائم في مشامه فالإنبيآء عليهم

السصلولة والسلام يبدون

ذلك فسي السقيضة و

واليلحواس حالت ميس فرق نبيس تخاطبهم هذاه الاشيآء في معلوم ہوسکتا کہ یہ خیال کویائی اليقظة فان المتيقظ لا يميز بيس ان يكون ذلك نطقاً ہے یا حسی ہے سونے والے کوان دونوں میں جو فرق معلوم ہوسکتا حيساليسا اونطقيا حسيبا من ہے اس کی بیروجہ ہے کہ وہ جاگ حارج والنائم انما يعرف المنتا ہے اور سونے جاگنے کی ذلک بسبب انتباهه حالت میں اس کو فرق معلوم ہوتا والتفرقة بين النوم واليقظة ہے جس کو ولایت تامہ حاصل ومن كانت له ولاية تامة ہوجانی ہے اس کی ولایت کی تفيض تلك الولاية اشعتها شعاعیں حاضرین پرجھی پڑتی ہیں عبلتى خينالات السحاضرين یهان تک کهان کوبھی وہ اشیاءنظر حتسئ انهسم يسرون مسايسراه آتی ہیں اور وہ آوازیں سائی ويستمعون مايسمعته ويتي بيں جو صاحب ولايت كو والتمثيل الجيسالي اشهر نظراً تی ہیں اور سنائی دیتی ہیں۔ هذا الاقسام والايمان بهذه معجزات کی تینوں اقسام میں سے الاقسام كلها واجب. حمنتیل خیالی جس کا بھی بیان ہوا

زیادہ متعارف ہے' کیکن تینوں
اقسام پرایمان لا ناواجب ہے۔
عقلی کی تغییرا مام صاحب اس طرح کرتے ہیں۔
القسم الشانی العقلی و هو دوسری فتم عقلی ہے جیسا کہ خدا

کے اس قول میں ہے کہ تمام چزیں خدا کی شیع بر حتی ہیں۔ اسکے معنی ریہ ہیں کہ جس قدر مخلوقات اور محدثات میں سب اینے خالق اور موجد کی محواہی دیتے ہیں جس طرح تعمیر اس بات کی شہادت ہے کہ اس کا کوئی بنانے والا ہے اور تحریر اس بات کی شہادت ہے کہ اس کا کوئی لکھنے والا ہے اس کا نام زبان حال ہے اور متعلمین اس کو دلالة الدليل على المدلول كہتے ہيں ليكن حقااس حالت کا اعتراف نہیں

قول الله تعالى اوان من شى

يسبح بحمده وهو شهادة
كل مخلوق ومحدث على
خالقه وموجده كشهادة
البناء على البانى والكتابة
على الكاتب ويقال لذلك
لسان الحال والمتكلمون
يقولون هذا دلالة الدليل
على المدلول ولحمقى من
النساس لا يعرفون هذه
المرتبة لايقرون بها.

امام صاحب نے معجزات کے متعلق جواحمالات بیان کئے ان میں سے پہلاتو عام متحلمین کا ندہب ہے دوسرالینی عقلی معتزلہ کی رائے ہے۔ تیسرا حکما اور فلاسفہ کا خیال ہے چنانچہ اس کی نہایت مفصل بحث ہماری کتاب تاریخ کلام میں ندکورہے۔

الم ماحب كا أخرى فقره جس ميثيل خيالى كى ترج كى خوشبو آكيز ب-

#### منكرم بودن وهمرنك مستان زيستن

یہ بحث تو معجزے کے امکان کے متعلق تھی امکان کے ثبوت کے ابعد رہے بحث باتی رہتی ہے کہ وہ ثبوت کی دلیل ہوسکتا ہے یا نہیں۔ اشاعرہ عموماً اس کی دلیل نبوت ہونے پر شنق ہیں۔ حکمائے اسلام میں سے بوعلی سینا اشاعرہ کا ہم زبان ہے چنانچہ کتاب الشفاء میں تقریح کی ہے کہ پنجبر کے لئے معجزے کا ہونا ضرور ہے تا کہ اس بات کا یقین ہوکہ وہ خدا کی طرف سے بھیجا گیا ہے۔ امام غز الی کا اس باب میں جو خیال ہے ہے۔ طرف سے بھیجا گیا ہے۔ امام غز الی کا اس باب میں جو خیال ہے ہے۔ معقد من العملال میں بید کھے کر نبی کے ارشادات و ہدایات سے خوداس بات کا یقین ہوجا تا ہے کہ وہ نبی ہے۔ لکھتے ہیں۔

ف من ذلك الطريق فاطلب اليقين بالنبوة لا من قلب العصا ثعبانا وشق القمر فان ذلك اذا نظرت اليه وحده ولم تنفسم اليه القرائن الكثيرة الخارجة عن الحصبور كما ظننت انه سحر و تخييل (منقذ من الضلال صفحه ۲۰۳)

اس بحث پرعلامدابن رشد نے اپنے رسالے میں نہایت منصل اور دقیق گفتگو کی ہے لیکن بداس کے لکھنے کا موقع نہیں علم کلام کی تاریخ میں ہم علامہ موصوف کی پوری تقریر نقل کریں مے اور اس پر انقاد کریں مے۔

### تكليفات شرعيه اور عذاب و ثواب

نہ ہب کے معرکۃ آلارامسائل میں سے ایک مسلہ یہ بھی ہے کہ ملاحدہ کا خیال ہے کہ چونکہ فرہب انسان کی ایجاد ہے اور انسانی تدن کے نمونے پر قائم کیا گیا ہے۔ اس لئے عذاب وثواب کا مسلہ بھی اس میں شامل کیا گیا ورنہ عذاب وثواب خدا کی شان سے بالکل بعید ہے کیونکہ عذاب کی بنیاددواصولوں پر ہے۔

ا۔ انقام کی خواہش جو ہرانسان میں فطری ہے۔

۲- تنبیه و تربیت تا که مجرم سے اس قتم کافعل پھر سرز دنہ ہونے پائے
یہاں دونوں با تیں مفقود ہیں۔ خدا میں انقام کی خواہش نہیں
ہوسکتی۔انیانوں میں جوزیادہ نیک نفس ہیں ان میں جب یہ خواہش
کم ہوتی ہے تو خدا کی شان تو بہت ارفع ہے۔ تنہیہ و تربیت بھی
مقصود نہیں ہوسکتی۔ کیونکہ عذاب تیامت کے بعد انسان کوکوئی ایسا
موقع ہی نہیں حاصل ہوگا کہ وہ اپنے پچھلے افعال کا کفارہ ادا
کرسکے۔تکلیفات شرعیہ کی نسبت بھی ملاحدہ کا یہی اعتراض تھا کہ
خداکواس سے کیافائدہ؟

امام صاحب کے زمانے میں ملاحدہ کے علادہ فرقہ باطنیہ کی طرف سے بھی میہ شبہ اکثر پیش کیا جاتا تھا اس لئے امام صاحب نے مضون بہلی غیراہلہ میں اس پر مفصل بحث کی ہے اور اس اعتراض کو نهایت خوبی سے اٹھایا۔اس کا ماحصل بیہ۔

عالم جسمانیات میں اسباب وعلی کا جوسلسلہ ہے اس سے کی کو انکار نہیں ہوسکیا۔ سکھیا قاتل ہے۔ گلاب محرک بزلہ ہے سقمونیا مسبل ہوں ہے بیدا شیاء جب استعال کی جائیں گی ان کے آثار ضرور ظاہر ہوں گے۔ اب اگر کوئی مخص مثلاً سکھیا کھالے اور مرجائے بیاعتراض نہیں ہوسکیا کہ خدانے اس کو کیوں مارڈ الا یا خدا کواس کے مارڈ النے سے کیا فرض تھی کیونکہ مرنا منظمیا کھانے کا ایک لازی نتیجہ تھا جواس سے منفک نہیں ہوسکیا تھا۔ اس نے سکھیا خودخوثی سے کھائی اور جب کھائی تواس کا نتیجہ خواہ مخواہ طاہر ہونا ضرور تھا۔

یک سلیدروحانیات میں قائم ہے نیک و بدجس قدرانعال ہیں ان کا نیک یابداثرروح پرمرتب ہوتا ہے اچھے کا موں سے روح کو انبساط حاصل ہوتا ہے برے افعال سے اس میں آلودگی اور نجاست آ جاتی ہے اور بیدوہ نتائج ہیں جو کسی طرح منفل نہیں ہو سکتے جو خض کسی فعل کا مرتکب ہوتا ہے اس کی روح پر ایک خاص اثر مرتکب ہوجا تا ہے اس کا موتا ہے اس کی موج پرایک خاص اثر مرتکب ہوجا تا ہے اس کا نام عذاب ہے فرض کروایک خض نے چوری کی اس فعل کے ارتکاب کا مرتاب وہ گرفارہ ویا نہ ہواس کو مزادی جائے یا نہ دی جائے لیکن اس کا فنس داغدار ہو چکا اور بیدو حبہ کومزادی جائے یا نہ دی جائے لیکن اس کا فنس داغدار ہو چکا اور بیدو حبہ منابے نہیں من سکا۔ اب خدا پر جس طرح بیاعتر اض نہیں ہوسکا کہ منابے نہیں من سکا۔ اب خدا پر جس طرح بیاعتر اض نہیں ہوسکا کہ سکمی نہیں ہوسکا کہ کومزین ہوسکا کہ کومزین ہوسکا کہ نے برخدا نے فلال شخص کو کیوں ہار ڈالا اس طرح بیاعتر اض میں ہوسکا کوئی ہوسکیا کہ نے برخدا نے فلال شخص کو کیوں ہار ڈالا اس طرح بیاعتر اض

عذاب اس معل بد کالا زمی نتیجہ تھا جواس ہے منفک نہیں ہوسکتا تھا۔

امام صاحب كے خاص الفاظ يہ بيں۔

فليس العقاب من الله تعالى

غضبأ وانتقامأ ومثال ذلك

وان من غادرالوقاع عاقبه

الله تعالى بعدم الولد ومن

تسرك الاكتل والشسرب

عاقب بالجوع والعطش

فكذلك نسبة الطاعات

والمعاصي الى الام الاخرة

وللذاتها من غيسر فوق

فالسوال عن انه لم تفضي

لسعصية الى العقباب

كالسوال في انه لم يهلك

السحيسوان عن السم ولم

يودي السم الي لهلاك.

اوامر اور نواہی کی عدم تعمیل پر جو اما العقاب على ترك الامسر وارتسكساب النهني

عذاب موگا وه عذاب یا انقام

نہیں ہے اس کی مثال یہ ہے کہ

جو محف بیوی مصحبت ند کرے گا

خدااس کواولا دنہ دےگا۔ جو مخص

کھانا پینا چھوڑ دے گا خدا اس کو بھوک پیاس کی تکلیف دے گا

طاعات و معاصی کو قیامت کی

تكليفات اورلذا ئذيي بملكل

یمی مناسبت ہے۔ یہ اعتراض

کرنا که معصیت پر کیوں عذاب

ہوگا گویا بیے کہنا ہے کہ جاندار زہر

سے کیوں ہلاک ہوجاتا ہے اور

ز ہر کیوں ہلاکت کا سبب ہے؟

(صفحه

تکلیفات شرعید کی نسبت عام اشاعرہ کا خیال تھا کہ اس سے

صرف عیل احکام مقصود ہے اور اس کی مثال بیہے کہ

ایک آقا کوایٹ نوکروں کا امتحان مقصود ہے۔ اس نے سب کو عکم دیا کہ تمام رابت ہاتھ باند ھے کھڑے رہو۔ اس تھم ہے آقا کا کوئی فائدہ نہیں نہ نوکروں کے لئے کچے مفید ہے کین جو مخص اس تھم کی تمیل کرے گا اس کی نبیت بیر فابت ہوجائے گا کہ وہ آقا کا جال نار ملازم ہے تکلیفات شرعیہ کا بھی بہی حال ہے اور یہی وجہ ہے کہ جس قدران کی بجا آوری میں فوق العادة تکلیفیں اٹھائی جا کیں اس قدر خداکی خوشنودی حاصل ہوتی ہے۔

امام صاحب نے اس خیال کی خالفت کی انکے زدیک شریعت کے جس قدراوامر و نوابی ہیں وہ فی نفسہدانیان کے جس میں مفید یا مفر ہیں۔ شارع نے اس فائدے و ضرر کے لحاظ سے انسان کو کسی کام کا تھم دیا ہے بیاس سے روکا ہے اس کی مثال ہیہ ہے کہ طبیب اشیاء کے خواص و تا شیرات سے واقف ہے اس بنا پر وہ مریفن کو تھم دیتا ہے کہ قلال چیز سے تا شیرات سے واقف ہے اس بنا پر وہ مریفن کو تھم دیتا ہے کہ قلال چیز سے پر ہیز کر واگر وہ طبیب کے تھم کی تعیل نہیں کر تا تو اس کی بیاری برحتی جاتی بیاری کورتی ہوئی ۔ لیکن ورحقیقت یہ طبیب کی تحف مخالفت کا اثر نہ تھا بلکہ بیاری کورتی ہوئی ۔ لیکن ورحقیقت یہ طبیب کی تحف مخالفت کا اثر نہ تھا بلکہ بیاری کورتی ہوئی ۔ لیکن ورحقیقت یہ طبیب کی تحف مخالفت کا اثر نہ تھا بلکہ بیاری کورتی ہوئی ۔ لیکن ورحقیقت یہ طبیب کی مخالفت کرتا تو اس کو بیاری کے بروحف مرض سے متعلق نہ ہوتا طبیب کی مخالفت کرتا تو اس کو بیاری کے بروحف میں جو میں بچھ دخل نہ تھا۔

امام صاحب كے خاص الفاظ ميديس ـ

جس طرح جسانی امراض کے لئے طب بروح کے لئے بھی ایک طب ہے اور انبیاء علیم اللام اس کے طبیب ہیں ۔ محاورے میں کہا جاتا ہے کہ بیار اس وجه سے اجمالیس مواکداس نے طب کی مخالفت کی یا اس دجہ سے اجما ہوا کہ طب کے احکام کی یا بندی کی ۔ حالاتکہ مرض کا بردھتا ال وجدسے نہ تھا کہ مریض نے طبیب کی مخالفت کی بلکه اس وجه سے کہ اس نے تندری کے وہ قاعد نہیں برتے جوطبیب نے اس کو بتائے تھے۔

وللنفوس طبب كماان للاجاد طبأ والانبيآء عليهم السيلام اطبساء المنفوس ثم يسقساك ان السطبيسب امره بكذاونهاه عن كذاوانه مسادمسرمشسه لانسه خيالف الطبيب ونه صح لانه داعي قانون الطب ولم يقصر في الاحتساء وبسالحقيقة لم يتسمساد مرض السريسض بمخالفة الطبيب لعين المخالفة بل لانه سلك غيسر طسريق الضحة التي امره الطبيب بها (مفتون على بەغىرابلەس)

# معاديا حالات بعدالموت

قيامت

ند ب كى روح اور روال جو كچه كومعاد كا اعتقاد بى ندب يى

جو کھتا ٹیر ہے اور افعال انسانی پر ندہب کا جواثر پڑتا ہے وہ ای اعتقاد کی بدولت ہے لیکن جس قدروہ ہم بالثان ہے ای قدر عیر التصور ہے۔ ایک بددی شاعر الحاد کے لہے میں کہتا ہے۔

> امنوت فیم بسعث فیم نشر حدیث خرافة بسا ام عمرو

(مرنا پھرزندہ ہونا' پھر چانا' پھرنا' اے عمرو (شاعر کے بیٹے کانام) کی مال (پیٹرافات با تیں ہیں۔)

اس مرطے میں جو مشکلیں ہیں ان میں پہلا اور سب سے مشکل بقائے روح کا مسلہ ہے یعنی میہ فارح ہوں جسم سے جدا کوئی چیز ہے۔ مادیین کا خیال ہے کہ روح کوئی جدا گانہ چیز ہیں بلکہ جس طرح چند دواؤں کو کر کیب دیے سے ایک مزاج خاص بیدا ہوجا تا ہے یا تاروں کی خاص طور پر خاص طور پر خاص طور پر کیب ہے داگ بیدا ہوجا تا ہے جوادراک اور تصور کا کریب یانے سے ایک مزاج خاص بیدا ہوجا تا ہے جوادراک اور تصور کا

روح کے دارت کرنے کے بعد دوسرامرطیس کی بقا کا ثابت کرنا ہے بعنی رید کہ جسم کے قافی ہونے پروہ باقی روسکتی ہے۔

سبب ہوتا ہے اور ای کانام روح ہے۔

ان مرحلوں کے بعد عذاب قبر قیامت میزان حساب جنت و دوزخ کی بحثیں ہیں۔ امام صاحب نے مضون صغیرہ ومضول کیرہ میں ان مراحث کو تفصیل کے ساتھ لکھا ہے ہم ان دونوں کتابوں کے حوالے سان میں لکھتے ہیں۔

### روح کی حقیقت

روح کی حقیقت کے متعلق امام صاحب نے احیاء العلوم میں عذر کیا کہ بیان اسراد میں ہے جن کو ظاہر کرنا جائز نہیں لیکن مفنون صغیرہ میں اس راز سے پردہ اٹھا دیا ہے اور اس کی حقیقت بیان کی ہے وہ جوہر ہے لیکن جم نہیں اس کا تعلق بدن سے ہے لیکن اس طرح کہ بدن سے متعل ہے نہ داخل نہ خارج 'نہ حال نہ کی ہے۔

جو ہر ہونے کی بیدولیل ہے کدروح اشیاء کا ادراک کرتی ہے اور چونکہ ادراک عرض ہے بعنی ایک کیفیت کا نام ہے اور فلیفہ میں بیر مئلہ ٹابت ہو چکا ہے کہ عرض عرض کے ساتھ قائم نہیں ہوسکتا۔اس لئے ضرور ہے کدروح جو ہر موور ندادراک کا قیام اس کے ساتھ ممکن ند ہوسکے گا۔ جم نہ ہونے کی بیدلیل ہے کہ اگر جسم ہوگی تو اس میں طول و عرض ہوگا ادراس کے اجزاء نکل سکیس گے اور اجزاء ہوں گے توبیمکن ہوگا کہ ایک جزویں ایک چزیائی جائے اور دوسرے جزویں ای چیز کا نقیض مثلاً لکڑی کا ایک تخته نصف سپید ہوسکتا ہے اور نصف سیاہ۔اس بنایر بیمکن ہوگا کہروح کے ایک جزویس زید کاعلم ہواور دوسرے جزویس ای زید کا جہل۔ اس صورت میں روح ایک بی زمانے میں ایک شے سے واقف بھی ہوگی اور ناواقف بھی اور بیال ہے۔مقل ومنعمل داخل وخارج ندمونے کی میدلیل ہے کہ بیٹمام اوصاف جم کے ساتھ خاص ہیں اور جب روح سرے ہے جسم ہی نہیں تو متصل و منفصل واخل و خارج و خارج کچھی نہیں۔ مثلاً ایک پھر کو عالم اور جابل کچھ کہ سکتے کیونکہ بید دونوں وصف جاندار کے ساتھ خاص ہیں اور پھر سرے سے جاندار ہی نہیں۔

اس تفصیل کے بعد امام صاحب نے بیروال قائم کر کے شارع کی حقیقت بتانے سے کیوں انکار کیا 'جواب دیا ہے کہ دنیا ہیں دوہتم کے لوگ بیں جوام اور خواص 'عوام تو الی چیز کا تصوری نہیں کر سکتے ای بنا پر فرقہ صلیہ اور کرامیہ فدا کے جسم ہونے کے قائل ہو گئے بیں کیونکہ ان کے فزد کی جو چیز مجسم نہ ہوگی وہ موجودی نہیں ہوسکتی ۔ جولوگ عوام کی بہ نہیں گا وہ ہو جوری نہیں ہوسکتی ۔ جولوگ عوام کی بہ نہیت کی قدروسیج الخیال ہیں وہ جسم کی نفی کرتے ہیں تا ہم فدا کا ذوجہتہ ہوتا ضروری بچھتے ہیں ۔ اشعریہ اور معز لہ البتہ اس تم کے دجود کے قائل ہیں جو جسم وجہت سب سے بری ہو ۔ لیکن ان کے نزد کیا اس تم کا وجود بیں جو جسم وجہت سب سے بری ہو ۔ لیکن ان کے نزد کیا اس تم کا وجود فرات بیں جو جسم وجہت سب سے بری ہو ۔ لیکن ان کے نزد کی اس تم کا مانا جائے تو ان کے نزد کیک خدا میں اور روح میں کوئی فرق نہیں دات ۔ بہر حال چونکہ روح کی حقیقت عوام وخواص دونوں کی فہم سے باہر رہتا ۔ بہر حال چونکہ روح کی حقیقت عوام وخواص دونوں کی فہم سے باہر رہتا ۔ بہر حال چونکہ روح کی حقیقت عوام وخواص دونوں کی فہم سے باہر رہتا ۔ بہر حال چونکہ روح کی حقیقت عوام وخواص دونوں کی فہم سے باہر رہتا ۔ بہر حال چونکہ روح کی حقیقت عوام وخواص دونوں کی فہم سے باہر میں اس لئے شارع نے اس کے بتانے سے اعراض کیا ۔

امام صاحب نے روح کی جو حقیقت بیان کی اوراس پر جودلائل پیش کے وہ یونانیوں سے ماخوذ ہیں۔ ارسطونے الو لو جیا ہیں بعینہ یمی تقریر کی ہے اور پولی سینانے اس کو مختلف پیرایوں میں آب ورنگ دے کرادا کیا ہے۔لیکن بیامر بظاہر تجب انگیز ہے کہ جوسب سے مقدم امر تھا یعنی روح کا اثبات امام صاحب نے ای کوچھوڑ دیا 'روح کا جوہر ہونا' غیر جسمانی ہونا یہ فروی امور ہیں پہلے میر ثابت کرنا چاہئے کہ روح کوئی شے بھی ہے یانہیں۔

اصل بیہ کدرون کا وجودایک وجدائی امرہ غورکرنے سے
معلوم ہوتا ہے کدادراک وتعلی محض مادے کا نام نہیں مادہ ایک ہے حس
ہوتے جان اور لا یعقل چیز ہے دقیق خیالات اور علوم وفنون مادے سے
انجام نہیں پاسکتے بلکہ کوئی اور جو ہر لطیف ہے جس سے بیہ کرشے سرز د
ہوتے ہیں اور اس کا نام روح ہے۔ لیکن بیاستدلال یا وجدانی ہے اگر
کوئی مشرا نکار پر آمادہ ہواور کے کہ تم نے جو کچھ کہا عین دعوے کا اعادہ
ہو دلیل نہیں ممکن ہے کہ مادہ ہی ایک خاص ترکیب پاکران نیر گیوں کا
مظہر ہو کلوں سے جو بجیب وغریب ترکیس طاہر ہوتی ہیں۔ ارغنوں سے
جودگش اور موثر نغے پیدا ہوتے ہیں ان میں روح کا کونیا شائبہ ہے تو ہم
دلیل سے اس کی زبان نہیں بند کر سکتے۔ یہی سبب تھا کہ امام صاحب نے
روح کے ثبوت پرکوئی منطقی دلیل نہیں پیش کی۔ مضون بھی غیر اہلہ میں
مرف بیالفاظ کھے۔

جسم تمہاری حقیقت اور ماہیت میں داخل نہیں ہے۔اسلئے جس کا فنا ہونا تمہارا فنا ہونانہیں ہے۔

وليسس البدن من قوام ذاتك فسانهسدام البدن لايعدمك

ا بولل سینانے روح کے اثبات پر اشارات میں لمی چوڑی دلیل پیش کی ہے لین وہ ہونانیوں کے عام دلاک کی طرح صرف افتعول کا کمیل ہے۔

### واقعات بعدالموت

مثلًا عذاب قبرُ حسابُ ميزان قيامت كذات بهشت عذاب دوزخ ان تمام امور کی نسبت اکابر اسلام کی مختلف راہیں ہیں۔ ایک گروہ ان کوجسمانی قرار ویتا ہے اس گروہ میں بھی دوفرتے بن گئے ہیں۔ایک فرقد اس بات کا قائل ہے کہ گویا یہ چیزیں جسمانی ہوتی لیکن ان کی جسمانیت اس عالم فانی کی جسمانیت سے بالکل مختلف ہوگی۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجیدیا احادیث صححہ میں جہاں لذات بہشت کا بیان ہے ساتھ ہی ریجھی تصریح ہے کہ اجسام دنیوی کی بیرخاصیتیں ان میں نہ ہوں گی مثلاً شراب ہوگی کیکن اس میں نشہ نہ ہوگا غذا تمیں ہوں گی کیکن بول و براز کی حاجت نہ ہوگی ۔حضرت عبداللہ بن عباس کا یہی نہ ہب ہےان کا تول ہے کہ آخرت میں جو چیزیں ہوں گی ان کودنیا کی چیزوں سے فقط نام میں مشارکت ہے۔ دوسرا گروہ لینی اشاعرہ ان چیزوں کو بالکل جسمانی قرار دیتا ہے اور ای قتم کی جسمانیت تشکیم کرتا ہے جیسی کہ ہماری عالم اجسام کی ہے۔

تیسراگرده ان کے دوحانی ہونے کا قائل ہے ان کاخیال ہے کہ گوان اشیاء کا جسمانی ہونا محال نہیں لیکن عالم آخرت اس عالم سے بہت بالاتر ہے اس کئے جسمانی کیفیتیں اسکے شایان شان نہیں۔ اس کو یوں سجھنا چاہئے کہ خوداس عالم فانی میں مختلف طبقے ہیں صورت پرست اور

طفل مزاج لوگ جسمانیات محض مثلاً غذا ولباس پرمفتوں ہیں جوان سے عالی رتبہ ہیں وہ ان چیز وں کو بھے ہیں اور عزیت و ناموں کے طالب ہیں کیون جولوگ رسیدگان البی اور صاحب نفوں قدسیہ ہیں ایک نزدیک معارف اور حقائق کے سواتمام چیزیں حقیر ہیں چنا نچہ حضرات صوفیہ مشاہدہ البی کے سوا اور کسی چیز کے خواہاں نہیں ۔ اس بنا پر عالم آخرت کے لذائذ کو جسمانی کہنا گویا و نیا اور آخرت کو ہم پلہ قرار دینا ہے۔ اس مضمون کو ایک نے شاعر نے یوں ادا کیا ہے۔

حور وخلد وکوثر 'اے واعظ اگر خوش کردہ بزم ماہم' شاہد وفقل وشراب بیش نیست

امام صاحب کامیلاً ن روحانیت کی طرف تعالیکن ساتھ ہی ان کا بیجی خیال تھا کہ شریعت عام و خاص سب کے لئے ہے اس کا پیرا میا ایسا

> ہونا چاہئے جس سے عام اور خاص سب فائدہ اٹھا عیں۔ الرحسنة

بهارِ عالم حسنش دل و جاں تازہ میدارد برنگ اصحاب صورت را' به بوار باب معنی را

ربت مناب اورت رہ جہ بدار باب م روہ حضر ونشر' صراط و میزان وغیرہ کے متعلق امام صاحب نے

جوا ہرالقرآن میں اجمالاً جو کچھ لکھا ہے وہ او پر گذر چکا۔احیاءالعلوم اور تنہیاں

مضون كبيريس ان امور كاتفصيل كى ہے۔

احیاءالعلوم کے خاتمہ میں موت کا جداباب با ندھا ہے اس میں عذاب قبر کا ایک خاص عنوان قائم کیا ہے اوراس کے ذیل میں لکھتے ہیں۔ شاید تمہارے ذہن میں بیاغتراض آئے کہ ہم نے کا فروں کی قبروں کا امتحان کیا ہے لیکن سانب اور پچھو کہیں نہیں دیکھے اس لئے مشاہدے کے خلاف کیونکر یقین لائیں۔ توجواب سے ہے کہ یہاں تین احتمالات ہیں۔

پہلا اختال جوزیادہ صحیح اور ظاہر ترہے یہ ہے کہ در حقیقت کا فر کی قبر میں سانب چھو ہوتے ہیں اور اس کو کا شتے ہیں لیکن نظر نہیں آ سکتے ' کیونکہ یہ عالم ملکوت کے واقعات ہیں اور عالم ملکوت کے واقعات ان آ تکھوں سے نظر نہیں آ سکتے۔

دوسرا احمال یہ ہے کہ اس کو بخواب کے واقعات پر قیاس کیا جائے مثلاً خواب بھی آ دمی دیکھتاہے کہ سانپ اس کو کا شائے کا شنے کی تکلیف محسوس ہوتی ہے آ دمی روتا اور چلاتا ہے لیکن یہ سب عالم خواب بیل ہوتا ہے اوروں کو گووہ انکے ہم بستر ہوں یہ واقعات مطلق محسوس ہوتا ہے اور مردے کو محسوس ہوتا ہے اور دوسرے کواس کی کچھ خرنہیں ہوسکتی۔

تیسرااحمال یہ ہے کہ مرنے کے بعد انسان کو جوروحانی تکلیفیں ہوں گی ان کوسانپ اور پچھو کے کاشنے سے تعبیر کیا جائے گا'اں تیسر سے احمال کو امام صاحب نے نہایت تفصیل سے لکھا ہے۔ کیمیائے سعادت جواحیاء العلوم کے بعد لکھی گئی ہے اس میں امام صاحب نے اس مسلہ کو زیادہ صاف کیا ہے اس کے جستہ جستہ تقر سے یہ ہیں۔
زیادہ صاف کیا ہے اس کے جستہ جستہ تقر سے یہ ہیں۔
احمال بے بصیرت چنیں میگو بند کہ مادر گورنگاہ میکنیم نے نی بینیم

احقال بے بھیرت پیس میلویند کہ مادر لورنگاہ ہم نی می ہم ایم اورست ست مانیز۔ بدیدے۔ این احقال باید کہ

بدائدای ا ژد با در ذات روح مرده است دازباطن جان او پرول نیست واگر چنال بودے کرای ا ژد با بیرون او بودے چنا نکه مرد مان پندارند۔ آسان تر بودے کر آخر یک ساعت دست از دے بداشت کین چول متمکن ست درمیان جان دے آل خوداز عین صفات اوست چگوندازال بگریزد۔

پس اگر کوئی که این مار معدوم است انچه دران میا شد خیال است بدانکه این فلطی عظیم ست بلکه آن مارموجودست که معنی موجود یا فته بود و معنی معدوم نایا فته - و هرچه یا فته تو شدورخواب و تو آن را می بنی -آن موجود است در حق تو اگر چه فلق و میر آن را نتوان دید - و هرچه تو آن رانی بنی نایا فته و ناموجود تست - اگرچه به خلق آن را بیند -

( کیمیائے سعادت۔عنوان جہارم درمعرفت آخرت عذاب

لیکن مفنون بہ علی غیر اہلہ لے میں بالکل پردہ اٹھا دیا ہے اور صاف صاف لکھتے ہیں۔

فصل في عذاب القبر. النفس اذا فارقت البدن حملت القوة الوهمية.

معهما كما ذكرنا وتتجر وعن البدن منزهة ليس يصحبها شيئ من الهيات البدنية وهي عندالموت عالمة بمفارقتها عن البدن وعن دارالدنيا متوهمة نفسها

إ مطيوة معرضية ال

الانسان المقبور الذى على صورته كما كان في الدنيا يتخيل ويتوهم و تتخيل بدنها مقبوراً وتتخيل الالام الواصلة اليها على سبيل العقوبات الحسية على ماوردت به الشرائع الصادتة فهذا عذاب القبر. وان كانت سعيدة تتخيله على صورة ملائمة على دفق ماكانت تصتقدة من الحنات والانهار والحدائق والغلمان والولدان والحور العين والكاس من المعين فهذا ثواب القبر فلذالك قال النبى عليه الصلوة والسلام القبرا ماروضة! من رياض البحنة اوحضرة من النيران فالقبرا الحقيقي هذه الهيات الحبة وعذاب القبر وثوابه ماذكرنا هما.

#### قيامت

قیامت کے متعلق جواعتر اضات تھے انہی سے اکثر متعلمین کے مخترع عقائد کی وجہ کے پیدا ہو گئے تھے مثلاً روایت میں صرف اس قدر ہے کہ قیامت میں مروے زندہ ہوکراٹھیں گے اس کی وکئی تقریح نہتی کہ جسم بھی بعینہ وہی ہوگا جو دنیا میں تھا۔ متعلمین نے اس قدر مستزاد کیا کہ بعینہ وہی جسم اور وہی صورت ہوگی۔ اس پر مشکروں نے اعتراض کیا کہ اول آتو اعادہ معدوم محال ہے۔ ٹائیا دنیا میں مثلاً ایک آ دمی دوسرے آ دمی کو مار کھا گیا اور اس کے اجزائے بدن میں شامل کو مار کھا گیا اور اس کے اجزائے بدن میں شامل

ہوکرایک ہو گئے تو اگر قاتل کا جسم قیامت میں بعینہ وہی ہوگا جود نیاجی تھا تو مقتول کا جسم بعینہ وہی نہیں ہوسکتا۔ متکلمین نے پہلے اعتراض کے جواب میں تو اعادہ معدوم کو جائز ٹابت کرنا چاہا اور دوسرے کے لئے بہت تاویلیں کیں۔

لین چونکہ اعتراض قوی سے جواب میں بجراس کے کہ سینہ زور یوں احتال آفرینیوں تشکیکات اور تاویلات سے کام لیا جائے اور کیا ہوسکتا تھا۔ طرہ یہ کہ شکلمین انہی چیزوں کو مایہ تازیجھے تھے اور اس کو زور استدلال سے تعبیر کرتے تھے۔ زور استدلال سے تعبیر کرتے تھے۔

امام صاحب نے اس معی عبث سے ہاتھ اٹھایا اور اس حد تک قناعت کی جس قدرروایتوں میں مذکور تھا۔ یعنی سے کہ قیامت میں مرد ہے زندہ ہوکر اٹھیں گے جسم کا بعید وہی دنیاوی جسم ہونا ضروری نہیں۔ اس بنا پر تاویلات اور سینہ زور ایول کی حاجت نہیں رہی۔ چنانچہ کیمیائے سعادت میں خود لکھتے ہیں۔

وشرط اعاده آل نیست که جال قالب که داشته است بولے باز دہند که قالب مرکب است اگرچه اسپ بدل افتد سوار جال باشد۔ وازکودکی تاپیری خود بدل کرافناده باشد اجزائے آن باجزائے غذائے دیگر داد جال بوو۔ پس کسائیکہ این شرط کردند بریں اشکالہا خاست وازاں جواب ہائے ضعیف دادند۔

ملاحدہ کا بڑا اعتراض بیتھا کہ دنیا میں تمام چیزیں بتدری پیدا موتی میں اور جو کچھ پیدا موتا ہے اسباب کے ذریعہ سے پیداموتا ہے اسلئے میہ کو تکرممکن ہے کہ بلاتو سط اسباب قیامت میں تمام آ دی دفعتا پیدا ہوجا تیں امام صاحب نے اس اعتراض کواس طرح اٹھایا ہے کہ

حوانات لے کی بیدائش کے دو طریقے میں تولد وتو الد \_ تولد كمعنى يه بيل كداسباب كفراجم مونے سے ابتدأ بيدا موجا تيں جس طرح برسات من آپ سے آپ حشرات الارض پیدا ہوجاتے ہیں۔ توالديد كمتولدك بعدسل وخاعمان كاسلسلة قائم مومثلاً معزت آدم تبدأ فاك سے پيدا ہوئے تھے جيسا كەقرآن مجيد ميں خدانے فرمايا ہے۔ خلفنكم من تواب إر مرحزت ومسلك كاللدقائم موا چتانچیخدافرما تا یم رانسا حسلقنا الانسسان من نطفة رعالم کا تتات میں اس کی اور سینکڑوں مثالیں ہیں۔

فلاسفر ع كاقول ب كه عالم من جو يجه بوتا بحركات فلكيد کے ذریعہ سے ہوتا ہے نیز مید کہ افلاک کے ہر دور کی جداتا ثیر اور جدا سائے ہیں۔اس بنا پر بیمکن ہے کہ افلاک کا کوئی ایبادور آئے جس کے نتائج موجوده دورسے بالكل مختلف موں اور ده يه موكه تمام آ دى جومر يك تصد فعنهٔ زنده بوجائیں اورایک نیاعالم ظبور می آئے۔

امام صاحب کے اخر فقرے یہ ہیں۔

وكما جازان يحدث دوريشكل يحدث بسببه انواع من الحيوانات لم يعهد مثلها فلذلك يجب ان يتحدث زمان يحشرفيها الموتئ وتجمع اجزاءهم وتعود

ال مفول مؤرّار ع مفول مفالا

الى اشباحهم وأرواحهم.

بهشت كالذات اوركيفيات كانبت الامصاحب لكصة بيل إ ''بہشت کی جسمانی لذتیں مجزے کی طرح تین قیم کی قرار دی جا *سکتی ہیں۔ حسی خیا کی عقلی جسی یعنی کھا نا پینا' کباس مکان وغیرہ وغیرہ* خیالی جس طرح آ وی خواب میں کھانے پینے کا لطف افھا تا ہے۔عقلی کے به معنی که بهشت می جورو حانی لذتیں حاصل ہوں کی ان کوآب شیرین چشمہ مائے روال ایوانہائے بلند میوہ جات لذیذ سے تعبیر کیا ہے اور چونکہ روعانی لذتوں کی بہت ی اقسام ہیں اس لئے ہر ہرلذت کو خاص خاص جسمانی لذت ہے تعبیر کیا ہے۔

اخريس لكسة بير-

فالمشغوف بالتقليد والجمود علے الصورالذي لم تشفح له طرق الحقائق تسمشل لسه هذه الصور والسلسذات والسعسارفون السمستسحيرون العالم صورتوں کو چھے جھتے ہیں ان کو وہ السحسسور والسلسذات يرلطف مسرتين اورعقلي لذتين المحسوسة يفتحلهم من حاصل ہوں کی جوان کے شایان لطائف السرور واللذات

جو تخص تقليد كاشيفته اور صورت برست ہے اور حقیقت کی راہیں اس برنیں کی بیں اس کے سامن بيصورتين اورلذتين مجسم بن کر آئیں کی لیکن جو لوگ محسوس لذنول اور ظاهرى

ا مضنولنامخدا ۲

شان ہیں اور جو ان کی بیاس کو بچھا سکتی ہیں کیونکہ جنت کی اصلی حقیقت ہیہ ہے کہ ہر محض کووہ چیز حاصل ہو سبح اس کی تمنا العقلية ما يليق بهم ويشفى شرههم وشهرتهم اذحد لاجنة ان فيهما لكل امرء مايشتهيه

# تصوف

علمی حیثیت سے تصوف کو امام صاحب سے وہی نسبت ہے جو منطق کوارسطوسے ہے۔ تصوف کی ابتداا گرچہ قرن اول میں ہو پیکی تھی لیکن امام صاحب کے زمانے تک اس کی جو حالت تھی وہ تفصیل ذیل ہے۔ معلوم ہوگ۔

# صوفی کا لقب کب سے شروع هوا

امام قشری این مشہور رسالہ میں لکھتے ہیں گرآ تخضرت کے وجود با وجود تک صحابہ کے لقب کے سوا اور کوئی لقب ایجاد نہیں ہوا تھا کیونکہ شرف محبت سے بڑھ کرکوئی شرف نہیں ہوسکا تھا۔ صحابہ کے بعد تابعین اور پھر تیج تابعین کا لقب پیدا ہوا۔ بیز مانہ بھی ہو چکا تو بزرگان دین زاہد و عابد کے لقب سے متاز ہوئی کن ز ہود عبادت کا دعوی ہر فرقہ کوئیاں و عابد کے لقب سے متاز ہوئی کن ز ہود عبادت کا دعوی ہر فرقہ کوئیاں

تک کدابل برعت کوجی تھا۔ اس کے جولوگ خاص اہل سنت و جہاعت
میں سے زاہد اور اہل دل تھے وہ صوفی کہلائے۔ یہ لقب دوسری صدی
ہجری کے ختم ہونے سے پہلے رواج پاچکا تھا۔ اے صاحب کشف الظعون کا
ہیان ہے کہ سب سے پہلے صوفی کا لقب ابوہاشم صوفی کو ملا جنہوں نے
ہیان ہے کہ سب سے پہلے صوفی کا لقب ابوہاشم صوفی کو ملا جنہوں نے
ہیات ہے دوسرے موقع
پرتصوف کی وجہ تسمیہ کی نبست لکھا ہے کہ اس لفظ کے اختقاق کے متعلق تین
رائے ہیں۔ بعض کا قول ہے کہ صحابہ میں سے جولوگ اہل صفہ کہلاتے تھے
ہوان کی طرف نبیت ہے بعض کے زدیک اس کاما خذصفا ہے بعض کے
ہوان کی طرف نبیت ہے بعض کے زدیک اس کاما خذصفا ہے بعض کے
ہواں کی طرف نبیت ہے بعض کے خوز ہوجس کے معنی پشینہ کے ہیں گین
احتال ہوسکتا تھا کہ صوف سے ماخوذ ہوجس کے معنی پشینہ کے ہیں گین
پشینہ پوش ہونا اس فرقہ کی کوئی خصوصیت نہیں۔

#### تصوف کی حقیقت

یہ تو لفظی بحث تھی ۔ تصوف کی حقیقت او ر ماہیت میں بھی اختلاف ہے۔ امام قشیری نے اپنے رسالے میں مختلف اتوال نقل کئے ہیں۔

حضرت ذوالنون مصری: صوفی وہ لوگ ہیں جنہوں نے سب کھے چھوڑ کرخدا کولیا ہے۔

ا رسالة شير ذكرمشار كم طريقت -

#### حفرت جنيد بغذاد: جس كاجينام نامحض خدار بو\_

ابومحمر جرین: تمام اخلاق حسنه کا جامع اور تمام اخلاق رویہ سے بری۔ منصور حلاج: وہ شخص کہ نہ اس کو کئی پند کرے نہ وہ کسی کو پہند کرے۔ ردیم: جوشخص اپنے آپ کو بالکل خدا کے ہاتھ میں دے دے۔

شخ شہاب الدین سہروردی نے عوارف المعارف میں ای قتم کے بہت سے اقوال نقل کر کے لکھا ہے کہ ان میں سے کوئی تعریف جامع و مانع نہیں بلکہ ہر بزرگ نے اپنے نداق کی بنا پر تصوف کے مقامات میں سے کسی خاص مقام کی تعریف بیان کی ہے اور بعض حفرات نے زہد میں سے کسی خاص مقام کی تعریف بیان کی ہے اور بعض حفرات نے زہد وقفہ تقوف ' تینوں کو خلط ملط کردیا ہے حالانکہ یہ تینوں تین مخلف چیزیں ہیں تصوف در حقیقت زیدونقر اور بعض اور اوصاف کے مجموعہ کا م

### تصوف کی علمی حیثیت

حقیقت یہ ہے کہ تصوف ابتدا میں صرف زہد وعبادت کا نام تھا' زہد جس قدر بردھتا گیا۔روحانی اوصاف یعنی صبر وشکر تو کل ورضا۔انس و محبت وغیرہ خود بخو دبیدا ہوتے گئے' عبادت میں توجہ الی اللہ کا زور بردھا تو مجاہدہ اور مجاہدے سے کشف والہام اور بعض قتم کے خرق عادت کا ظہور ہوا غرض رفتہ رفتہ تصوف بہت کی چیز ول کا مجموعہ بن گیالیکن بیامرصاف طور سے طے نہ جوا کہ ان میں سے تصوف کا اصلی حصہ کس قدر ہے۔ای بناپرقد ماء میں سے ہرخض نے تصوف کی ٹی تعریف بیان کی۔ لینی مجوعہ میں سے صرف ایک حصہ لے لیا۔ امام غزالی سے پہلے تصوف میں سب نے زیادہ جامع اور علمی ہیرائے میں جو کتاب کھی گئی وہ امام قشری کا رسالہ تھا تاہم اس رسالے میں صرف ورع تقوی مبروشکر وغیرہ کے عنوان قائم کے بیں اور ہرعوان کے پیچ قرآن مجید کی آبیتیں اور بزرگوں کی حکایتیں کھودی ہیں۔ کی چیز کی حداور حقیقت نہیں بیان کی اور مکاشفات اور روحانی اور اکات کا تو سرے سے ذکر بی نہیں امام غردالی محلاحوں ہیں جنہوں نے علمی طور پراس فن کومرتب کیا۔ علامہ ابن خلدون مقدمہ تاریخ میں کھیتے ہیں۔

رین امام غزالی نے احیاء العلوم بیل السب دونوں طریقوں کو تھے گیا چائچہ السباء ورع اور افتدار کے احکام لکھنے میں انتہا کے حال کے ماتھ ارباب حال کے اور طریقے بتائے اور السباء کی فرح کی۔ جس کا مسلمات کی فرح کی۔ جس کا علما نتیجہ ریہ ہوا کہ تصوف بھی ایک میں میں کیا۔ حالانکہ پہلے

اس کا طریقه مرف عبادت کرتا

وجمع الغزالي بين الامرين فسى الاحساء فدون فيسه الاحكام الورع والاقتداء شم بين اداب القوم وسنتهم وشرح اصطلاحاتهم في عباداتهم وصارعلم التصوف في الملة علما مدونها بعد ان كانت الطريقة عبادة

تصوف کی حقیقت جوامام صاحب نے بیان کی ہاس کا خلامہ

یہ ہے۔

# تصوف

شریعت کی طرح دو چیزوں سے مرکب ہے علم وعل کین بیفرق ہے کہ شریعت میں علم کے بعد عمل پیدا ہوتا ہے تصوف میں بخلاف اسکے عمل کے بعد علم بیدا ہوتا ہے۔اس اجمال کی تفصیل ہے۔

انسان کواشیاه کا جوادراک ہوتا ہے اس کا عام طریقہ یہ ہے کہ استفاط استدلال تعلیم وقعیم سے حاصل ہوتا ہے کیکی ایسا ہوتا ہے کہ غورو لگر کے بغیر دفعتہ آیک شے کا ادراک ہوجا تا ہے اور کھ معلوم نہیں ہوتا کہ کہاں سے ہواادر کو کر ہوا' اصطلاح تصوف میں اس کا نام الہام ہوتا کہ کہاں سے ہواادر کو کر ہوا' اصطلاح تصوف میں اس کا نام الہام

اس م کا دراک مرف مجاہدہ اور تزکیفس سے ہوتا ہے جس کا طریقہ یہ ہے کہ انبان پہلے تمام تعلقات سے کنارہ کش ہو لین اہل وعیال دوست واحباب جاہ ودولت کی چیز ہے دابنگی شدہ اس کے بعد ایک کوشے میں جیند کر خدا کی طرف اس طرح متوجہ ہو کہ کسی کا مطلقا خدا کی طرف اس طرح متوجہ ہو کہ کسی کا مطلقا خیال ندا نے پائے ہاں کے ساتھ ذبان سے اللہ اللہ کہتا جائے رفتہ رفتہ رفتہ وقتہ اس قدر برسطے کہ زبان سے حرکت نہ جواور تصور میں زبان سے اللہ کا لفظ لکتا جائے۔ پھریہ تصور جمایا جائے کہ اللہ کے لفظ کا تصور دل میں جس میں جس طرح اور حرجائے کہ کسی وقت جدا نہ ہونے یائے۔ جب یہ

حالت بيدا موجائے كى تو مكاشفه شروع موكا - ابتدا ميں برق خاطف كى طرح نكل جائے كا پرر تى موتى جائے كى اور ثبات ووام ماصل موكال مكاشع سے ان تمام اشياء كى حقيقت كل جاتى ہے جن كا تصور تحض تقليدي اور اجمالي طور برتها مثلًا نبوت وحي ملائكه شيطان جنت ' دوزخ عذاب قبر بل مراط مميزان حساب أن اشياء كے متعلق رابيں بین مبعض ان تمام چیزوں کو تمثیلات خیالی قرار ویتے ہیں بعض ان کو بالكل ظاہرى معنول برمحمول كرتے بيں كيكن جب مكافقه حاصل موتا ہے تو ان اشیاء کی جو بچی حقیقت ہے وہ کویا آتھوں کے سامنے آ جاتی ہے۔ (احياء العلوم جلداول - بيان العلم الذي موفرض كقاية - ذكر علم مكاشقه) ظاہر بینوں کو بہال میشبہ پیدا ہوگا کدانسان کوجوا دراک ہوتا ہے وه صرف حواس کے ذریعہ سے ہوتا ہے یہ نامکن محض ہے کہ حواس معطل ہوجا ئیں اور دل کے ذریعہ سے ادراک ہو ٔ دل اول تو محل ادراک نہیں اور ہو بھی تو اس کا ادراک انہی چیز ول پر متفرع ہوگا جو حواس خسہ نے اسکے سامنے پیش کئے ہوں۔

امام صاحب اس شبہ سے بے خبر نہ تھے انہوں نے احیاء العلوم (جلد دوئم دیاجہ بیان الفرق بین المقابین بمثال محسوس) میں خوداس شبہ کوذکر کیا ہے۔ لیکن اس شبہ کا جواب قال نہیں حال ہے۔ امام صاحب بیہ کہ کررہ گئے۔

فاعلم ان هذا من عجائب بداسرار قلب كعائبات بين

ا احياءالعلوم جلددوم عان الغرق بن الالهام والتعليم ١١

امسواد القبلب ولا يسمع حن كظام كرن كالم معامله بذكره في علم المعامله عن اجازت بين \_

امام صاحب نے اس کومٹال میں ہوں سمجھایا ہے۔
ایک دفعہ روم وچین کے نقاشوں میں مقابلہ ہوا۔ دونوں اپنی اپنی فضیلت کے مدعی تھے بادشاہ وقت نے آسنے سامنے کی دو دیوارین دونوں گردہ کے مقرر کر دیں کہ ہر ایک اپنے حصہ کی دیوار پر اپنی صنعت کاری کا نمونہ دکھائے۔ نیج میں پردہ ڈال دیا گیا تا کہ ایک دوسرے کی نقل نہ اتار نے پائے۔ چندروز کے بعد دوی مصوروں نے دوسرے کی نقل نہ اتار نے پائے۔ چندروز کے بعد دوی مصوروں نے بادشاہ سے عن کہ کہ ہم اپنے کام سے فارغ ہو بچکے ہیں۔ چینیوں نے کہا کہ ہم بھی فارغ ہو بچک پردہ اٹھایا گیا تو دونوں میں سرموفرق نہ تھا کہ دیوارکومیقل معلوم ہوا کہ دومیوں نے بجائے نقاشی کے صرف یہ کیا تھا کہ دیوارکومیقل کرکے آئینہ بنادیا تھا پردہ اٹھاتو سامنے کی دیوار کے تمام نقش اس میں اتر

امام صاحب اس مثال کونقل کرے لکھتے ہیں کے صوفیہ کے علوم کی بھی مثال ہے وہ قلب کو اس قدر صاف اور مجلّا کر دیتے ہیں کہ تمام معلومات خوداس میں منقش ہوجاتی ہیں۔

مولاتاروم نے بھی بہتش پش کی ہے چتا نچ قرماتے ہیں۔
رومیاں' آن صوفیا نندامے پسر نے زند کسوار کتاب و نزهنو
لیک صیفل کردہ اند آن سنیها پاک زا آزو حرص و بخل و کینهاے
آن صفائے آئینه وصف دل ست صورتِ بیسمی اراقابل ست

صورت سے صورت ہے حدوعیب زآئینہ دل تافت برموسی زجیب عقل ایس جاساکت آید یا مضل زانکه دل بااوست یاخود اوست دل عکس هر نقشے نه تابد تابد جزبه دل هم سے عد هم باعدد سااسد نونو صور کاید برد مے نما یدیے حجابی اندرد اهل صیقل رسته اندز بودرنگ هر دمے بینند خوبی ہے درنگ نقش و قشر علم رابگذاستند راست عیش الیقین فراستند برتر انداز عوش و کرسی و خلا ساکنان مقعد صدق خدا

برتر انداز عرش و کرسی و حلا ساکسان مقعد صدق حدا اگرفلام پرستوں کواس مثال سے بھی تیلی نہ ہوگی لیکن بیمسکلہ کہ حواسِ ظاہری کے سواادراک کا کوئی اور ذریع ہے بہت قدیم زمانے سے ایک بڑاگروہ مانیا آتا ہے۔ حکمائے اشراق جن کا سرخیل افلاطون تھا عموماً اس مسئلے کے قائل تھے اور ای بنا پروہ اور فرقوں سے متاز تھے۔ یورپ سے بڑھ کرکون مادہ پرست ہوسکتا ہے تا ہم وہاں بھی ایک گروہ موجود ہے جوروحانی ادراک کا قائل ہے اور اسپیر پچولسٹ یعنی روحانی موجود ہے جوروحانی ادراک کا قائل ہے اور اسپیر پچولسٹ یعنی روحانی کے لقب سے مشہور ہے۔

اس بنا پراس خیال کی اصلیت سے انکارنہیں ہوسکتا' مشر میہ کہد سکتا ہے کہ ہم کواس کا تجربہ نہیں ہوالیکن میداس کے کہنے پرموتو ف نہیں' ارباب حال نے پہلے ہی کہد یا ہے۔

ذو**ق ای**ں بادہ ندانی نجدا تانہ چشتی

بہر حال تعفیہ قلب سے اس تم کا ادراک ہوسکتا ہے اور ہوتا ہے لیکن چونکہ تعفیہ قلب کے لئے انسان کا اخلاق رویہ سے بری ہونا

ضروری ہے اس لئے پہلے ابتدا اخلاق سے ہوتی ہے۔ اخلاق کا یہ حال
ہے کہ ظاہری اور محسوس صورتوں میں تو ہر خف ان کو بچھ سکتا ہے کین دقائق
اخلاق کا سجھنا نہایت مشکل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہزاروں لا کھوں آ دی
ذمائم اخلاق میں مبتلا ہیں لیکن سمجھانے پر بھی نہیں سمجھتے کہ ان میں بیذ مائم
مثلاً قوت القلوب رسالہ قشیریہ وغیرہ سب میں ان مسائل کا ذکر ہے لیکن
مثلاً قوت القلوب رسالہ قشیریہ وغیرہ سب میں ان مسائل کا ذکر ہے لیکن
صرف نام لکھ دیئے ہیں ان کی حدو حقیقت نہیں بیان کی جس سے ان کی
اشتباہ انگیز اور مہم صور تیں خیال میں آ جائیں۔ امام صاحب نے احیاء
العلوم میں ایک ایک پر مستقل عنوان قائم کیا ہے اور اس توضی وقیقہ رس
العلوم میں ایک ایک پر مستقل عنوان قائم کیا ہے اور اس توضی وقیقہ رس
اور نکتہ شبی سے ان کی مقیقت بیان کی ہے کہ آئ تک اس پر اضافہ نہ
ہوسکا ای بنا پر علامہ ابن خلدون نے لکھا ہے کہ ام صاحب نے تصوف کو
فن بنادیا۔

مجاہرہ و ریاضت میں قلب پر بہت سے حالات اور کفیتیں طاری ہوتی ہیں ان کے پینکلوں انواع اور مدارج ہیں اور جس قدرفن تصوف کوترتی ہوتی گئی ہے ان گونا گوں کیفیتوں کے لئے خاص خاص اصطلاحیں قائم ہوتی گئی ہیں۔ امام قشیری کے زمانے تک جواصطلاحات قائم ہوچی تھیں ان کے نام یہ ہیں۔ وقت مقام خال قبض وبسط ہیتہ 'انس تواجد جمع 'فرق' جمع الجمع' فنا و بقا' غیبت وحضور' صحودسکر' ذوق و شریک تحودا ثبات ستر و بھی خاطرہ و مکاھند' طوائے وطوالع 'لوامع' بوادہ و جمع 'ہتوین قسکین' قرب و بعد' خواطر' علم البقین' جبن البقین لطیفہ' ستر۔ جمع 'ہتوین قسکین' قرب و بعد' خواطر' علم البقین' جبن البقین 'لطیفہ' ستر۔

امام غزالی نے اپنے رسالہ اطاءعن مشکلات الاحیاء میں اصطلاحات ندکورہ پرمصطلحات ذیل اضافہ کے بیں۔

سفر سالک مکان مطع و نهاب وصل نصل ادب مجل محلی م علت انزعاج عیرت حریت فتوح وسم زواند اراده است غربت مکر اصطلام رغبت وجد

امام صاحب نے ان مصطلحات کی شرح بھی کی ہے کسی کوشوق ہو تواصل کتاب کی طرف رجوع کرے۔

#### تصوف

اگر چہ اجیسا کہ بیان ہوا در حقیقت صرف ایک شم کاعلم ہے۔
یعن علم باطن کین اس کے نتائج عجیب وغریب بیں جومقامات سے تجیر
کئے جاتے ہیں۔ مثلاً خداکا ہر جگہ حاضر و ناظر ہونا چونکہ عقا کد اسلام بیں
داخل ہے عالم و جابل عام و خاص سب اس پراعتقادر کھتے ہیں لیکن عام
لوگوں کو چونکہ اس مسئلہ کاعلم تقلید یا استدلال سے ہوتا ہے اس لئے اس
سے کوئی خاص حالت نہیں پیدا ہوئی اور افعال و اعمال پراس کا چنداں اثر
نہیں۔ بخلاف اس کے تصوف بیں اس مسئلے کاعلم مشاہدہ اور کشف کی
حیثیت سے ہوتا ہے یعن صوفی کو در حقیقت چاروں طرف خدا ہی خدا نظر
میں تنجہ یہ ہوتا ہے کہ اس پر خضوع خشوع خوف اوب وانقیاد
آتا ہے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس پر خضوع خشوع خوف اوب وانقیاد

ہوسکتی۔

#### تصوف کا اثر اعمال پر

یا مثلاً خدا کا رازق ہونا سب مانتے ہیں لیکن طلب معاش میں لوگوں کو جو بے قراری رہتی ہے اس سے اعتقاد کا پیتہ بھی نہیں چل سکا' بخلاف اس کے صوفیہ ہیں سے جولوگ اس مقام تک چنچتے ہیں ان کو وہ اطمینان اور سکون حاصل ہوتا ہے کہ اگر وہ ایک ویران اور سنسان جنگل میں پہنچ جا کیں جہاں سینکڑوں کوس تک آب و دانہ کا پیتہ نہ ہوتب بھی کھانے بینے کی فکر نہ ہوگی۔

صوفیہ کے مدارج میں اختلاف ہوتا ہے یعنی ہر خف اپنے نداق کے موافق کوئی خاص مقام اختیار کرلیتا ہے اوراس میں ترتی کرتا ہے مثلاً کسی پر توکل کی کیفیت طاری ہے کوئی جہد کے مقام میں ہے کوئی محو کے عالم میں ہے کہ کی پراثبات کا غلبہ ہے وغیرہ وغیرہ۔

# تصوف کے لفظ کی تحقیق

اس بحث کے خاتمے میں بدراز بھی ظاہر کردینا ضروری ہے کہ

تصوف کا لفظ اصل میں سین سے تھا اور اس کا مادہ سوف تھا جس کے معنی
ہونانی زبان میں حکمت کے بیں۔ دوسری صدی ہجری میں جب یونانی
کتابوں کا ترجمہ ہوا تو بیلفظ عربی زبان میں آیا اور چونکہ حضرات صوفیہ
میں اشرائی حکماء کا انداز پایا جاتا تھا' اس لئے لوگوں نے ان کوسوئی لیمنی
حکیم کہنا شروع کیا۔ رفتہ رفتہ سوئی سے صوئی بن حمیا۔ بیختیت علامہ
ابور بھان البیرونی نے کتاب البند میں کسی ہے۔ صاحب کشف الظون
کی عبارت سے بھی اس کا اشارہ ملتا ہے۔ چنا نچے تصوف کے عنوان میں
کی عبارت سے بھی اس کا اشارہ ملتا ہے۔ چنا نچے تصوف کے عنوان میں
کی عبارت سے بھی اس کا اشارہ ملتا ہے۔ چنا نچے تصوف کے عنوان میں
کی عبارت سے بھی اس کا اشارہ ملتا ہے۔ چنا نچے تصوف کے عنوان میں

عمائے اشراقیہ مشرب اور اصطلاح بیں صوفیہ کے مشابہ تھے اور اگر یہ اصطلاح ان کی اصطلاح سے ماخوذ ہوتو کے اجید نہیں۔

واعلم ان الاشسراقيين من السحكمساء الالهيين كالصوفيين في المشرب والاصطلاح ولا يبعدان يوخذ هذا الاصطاح من اصطلاحهم.

# مجددیت

ازاں کہ پیروی خلق عمر بی آرد نمیردیم برا ہے کہ کاروال رفتہ است انسان کتنای بواعاقل عالم تجربہ کار دیتی ابتظر آزاد طبع ہو لیکن فائدانی روابیتی، قومی خیالات معاصرین کی محبت گردوپیش کے حالات ایسی چیزیں بیں کہ زیادہ تر انسان انہی چیزوں کے قالب میں دُھلنا ہے بلکہ تج یہ ہے کہ بلحاظ اغلب انسان کے تمام معقدات و خیالات اور ارادات انہی اسباب کے لازی نتائج بیں لیکن بھی بھی بلکہ خیالات اور ارادات انہی اسباب کے لازی نتائج بیں لیکن بھی بھی کروڑوں میں ایک آ دھ ایسا جو ہر قابل بھی نکل آتا ہے جو ان تمام چیزوں میں سے کی سے متاثر نہیں ہوتا بلکہ خودان چیزوں کو درہم برہم کرکے ایک نیاعالم پیدا کر دیتا ہے بی فض مجدد مصلح اور رفامر ہوتا کرے ایک نیاعالم پیدا کر دیتا ہے بی فض مجدد مصلح اور رفامر ہوتا ہے۔

#### تقلید کا عام تسلط

 میں تربیت یا بچے تھے ایک مسئلہ میں بھی امام شافعی کی رائے سے خالفت نہیں کر کتے تھے۔

#### عقليات ميں تقليد

یہ حالت مرف تعلی علوم تک مجدود نہتی بلکہ علوم عقلیہ کی بھی یہی حالت تھی۔ ابن سینا اور فارا بی جو خود ارسطو اور افلاطون کی ہمسری کا دعویٰ کر سکتے تھے یونا نیوں کے ہرفتم کے مزخر فات کو بقینی اور قطعی سجھتے تھے یونا نی آسانوں کو جا ندار اور ذی روح سجھتے تھے اور ان کی حرکت کوحرکت ارادی سے تعبیر کرتے تھے۔ یوعلی سینا نے بھی اپنی تمام تصانیف میں ای ارادی سے تعبیر کرتے تھے۔ یوعلی سینا نے بھی اپنی تمام تصانیف میں ای بے ہودہ خیال کی تائید کی اس طرح کے اور سینکٹروں غلط مسائل تھے جن کے متعلق کی کو بھی چون و چرا کا خیال تک نہیں آتا تھا۔

#### اشاعرہ اور حنبیلہ کی نزاعیں

ند بی فرقول کاشاراگرچه بیمیول سے متجاوز تھا۔لیکن بلحاظ اغلب تمام اسلامی دنیا تین فرقول میں منقسم تھی۔ اشاعرہ 'حبیلہ 'باطنیہ۔ یہ فرقے باہم سخت مخالفت رکھتے تھے اور ایک دوسرے کو گمراہ اور مرید سجھتے ہے۔ اشاعرہ اور حنیلہ اگر چہ دونوں اہل سنت و جماعت سے تھے تاہم ان میں بھی ہمیشہ خدہی لڑائیاں رہتی تھیں۔ ۵ سے جے میں جب شریف

ابوالقاسم جو بہت بڑے مشہور واعظ تھے او رنظام الملک نے اکو بڑی

عرت کے ساتھ نظامیہ بغداد کا واعظ مقرر کیا تھا۔ بغداد میں آئے قرمنر
پرعلانیہ حنابلہ کیشان میں کہا کہ امام احمد کا فرنہ تھے لیکن النے پیروکار کا فر
ہیں۔ اس پراکتفانہ کرکے قاضی القعنا ہ کے گھر پر جاکر اس قتم کی با تیں
کیس جس پر سخت ہے گامہ ہوا۔ طرہ یہ ہوا کہ اس کارروائی کے صلہ میں
در بارکی طرف سے ان کو علم السنة کا خطاب ملا۔ چنا نچے علامہ ابن اثیر نے
ان واقعات کو اپنی تاریخ میں مفصل لکھا ہے الپ ارسلان سلح تی کی
ذمانے میں شیعوں اور اشعر یوں پر مدت تک مساجد میں سرمنبرلعنت پڑی
جاتی تھی ۔ لے نظام الملک نے اشاعرہ کی العنت موقوف کرادی لیکن شیعہ
جاتی تھی ۔ لے نظام الملک نے اشاعرہ کی العنت موقوف کرادی لیکن شیعہ
جاتی تھی ۔ لے نظام الملک نے اشاعرہ کی العنت موقوف کرادی لیکن شیعہ

امام ابوالقاسم قشری کے فرزند ابونھر عبد الرحیم بہت بڑے مشہور واعظ تھے علامہ ابواسحاق شیرازی ان کے وعظ میں شریک ہوتے تھے اور علامت بخداد کا اتفاق تھا کہ ہم نے اس رتبہ کا مخص نہیں ویکھا۔ وہ اپنے علاوں میں ہمیشہ حنا بلہ کو برا کہتے تھے۔ یہاں تک کہ خت خوزیزی ہوئی اور بہت سے لوگ جان سے مارے گئے ہے

اعتقادات کے لحاظ سے اسلامی ممالك کی تقسیم

ان فرقول نے برمتے برمتے حکومت وسلطنت پر تبضه کرلیا تھا۔

ل این خلکان تذکره ممید کندری س این خلکان ذکره بدانگریم ایوالقاسم قشری

اندلس میں جیبا کہ ابن خلدون نے تصریح کی ہے اعتقادات کے لحاظ سے تنبیلہ ند بب سلطنت کا فد بب تھا چنانچہ خلفائے ملتمین جواس ز مانے میں حکمران تھے یہی مذہب رکھتے تھے' باطنیہ نے مصریر قبضہ کیا تھا اور اشعری ندہب تمام خراسان وعراق کا شاہی ندہب بن گیا تھا۔ حکومت کے رعب سے تقلید کو اور زیادہ توت ہوئی تھی اور کوئی مخص خالفت کی جرات نہیں کرسکتا تھا۔اشاعرہ کی عمل داری میں دوسرے فرقوں کے لوگ اگر چه نا بیدنبیں ہو گئے تھے کیکن نہایت گمنا می اورز او پیشنی کی حالت میں زندگی بسر کرتے تھے علامدابن المير فير كے مے واقعات بي لكما ب كهاس سال محمر بن احمر نے قضاكى جوائمه معتزلد سے تفاا در معتزلى ہونے کی وجہ سے بورے بچاس برس تک اینے گھرسے باہر ندنکل سکا'امام ابوالحن اشعری نے جومجوعه عقائد تیار کیا تھا اس سے ایک ذرہ بھی انحراف كرنا جرم خيال كياجاتا تعارعلامدابن السكى نے طبقات الثافعيہ میں امام غزالی کے حال میں لکھاہے۔

والقوم اعنى الاشاعرة لاسيما المغارية منهم يستصعبون هذا الصنع ولا يرون مخالفة ابى الحسن في فقير ولا قطمير.

خودامام غزالی تفرقہ بین الاسلام والزندقہ میں احیاء العلوم کے عالمین کی بابت لکھتے ہیں کہ بیلوگ اشعری کے عقیدے سے بال برابر بھی ہٹنا کفر خیال کرتے ہیں۔

امام صاحب کی ابتدائی نشوونما اشعری فرقد کی حیثیت سے ہوئی

تقى - تعليم وتربيت كالكال امام الحرمين كي محبت مين داخل مواجواس زمانے میں فرقہ اشعربد کے رئیس اور پیشوائے کل تھے۔ در باری تعلق نظام الملک سے پیدا ہوا جواشاعرہ کا بہت بڑا مامی اور پیروتھا۔ان کے بير طريقت بھي غالبًا اشعري بي تضغرض خاندان کا اثر' اساتذه کي تعليم' سوسائی کا د باؤ ور بار کاتعلق جو چیزهی اس کی مقتضی تعی کدامام صاحب کو وبیابی بنادے جیسے اوران کے ہم عصر تھے۔خصوصاً اس وجہ سے کہان کی تعلیم قدیم طریقے کے موافق کامل ہو چکی تھی لیکن ان کی مجد دانہ طبیعت نے ان سب بند شول کوتو ڑا اور ان کو ہدایت کی کہ است فیت قبلک چنانچ منقدمن العملال مين خود لكھتے ہيں۔

حتى انىحىلىت عنى دابطة يهال تك كه تتليدكى بندش أوث التقليد فتحرك باطنى الى محمَّى اورطبيعت كوبية تلاش مولى كه طلب حقيقة الفطرة الا فطرت اصلى كى حقيقت كياب؟

#### عقائد کی اصلاح

عقائد کے متعلق امام صاحب نے بہت می کتابیں تکھیں جن کا و کرعلم کلام کے ربو بویل گذرچکا ہے اوراس موقع پراس سے بحث مقصود نہیں۔ یہاں دوسری حیثیت سے ہم اس کے متعلق بحث کرنی جاہتے یں۔ عقائد کے متعلق امام صاحب نے سب سے پہلے ریتفریق کی کہوہ خاص عقا کد کس قدر ہیں جن پر کفر واسلام اور حق و باطل کا مدار ہے۔خدا کی صفات کا عین ماہیت یا خارج ماہیت ہونا' قرآن مجید کامخلوق یا غیر مخلوق ہونا' خدا کا قیامت میں مرئی ہونا یا نہ ہونا' وجوب عدل' تاویل نصوص جروقدر وغيره وغيره بيتمام مسائل لوگوں نے اصول اسلام ميں داخل کر لئے تھے یعنی ان مسائل کے متعلق جس فرقہ نے جورائے قائم کی تھی اس کو وہ کفر واسلام کی حد فاصل قرار دیتا تھا' محدثین علانیہ نہایت اصرارے کتے تھے کہ جو محض یہ کیے کہ قرآن مجید قائم نہیں' وہ کا فر ہے ای طرح اشاعرهٔ معتزله کؤمعتزله اشاعره کوانهی مسائل کی بنایر کافر کہتے تضأامام صاحب نے خود بھی ان تمام مسائل میں ایک خاص پہلوا ختیار کیا کیکن بیرظا ہر کردیا کہ بیرمسائل کفرواسلام کا معیار نہیں۔قدریہ اور جبریہ کو عام طور پرمجوی مجہنمی اور ناری کہا جاتا تھا' امام صاحب نے اپنے رسالہ الماء فی مشکلات الاحیاء میں صاف تصریح کی ہے کہوہ دائرہ اسلام سے خارج نہیں۔مشکلات الاحیاء میں نہایت تفصیل اور قوت استدلال کے ساتھ جہاں اس مسئلہ کو ملے کیا ہے اخیر میں لکھتے ہیں۔

فان قلت واین انت من اگرتم کبوکه بینجی خرب که ان تکفیر کثیر من الناس لوگول کواکش ول نے کافر کہا ہے والحدیث لجمیع اهل اورائل برعت کی شان میں خاص البدع عامة و خاصة و قول و عام وونول طرح کی حدیثیں البدع عامة و خاصة و قول موجود بین اور قدر یہ کے قیمیں البی صلی اللہ علیہ و سلم تو یہ خاص حدیث موجود ہے کہ فی القدریة انهم مجوس تو یہ خاص حدیث موجود ہے کہ هذا الامة الى الخير. فاعلم انه وان كان كفرهم كثير من العلمآء فقد بقى عليهم دينهم وتردد فيهم كثير واكثرهم وكل فريق منهم في مقابلة من خالفه نليقع التحاكم عند العالم

وہ اس امت کے جوی ہیں۔
تو تم کو جانا چاہئے کہ ان لوگوں کو
اکثر وں نے کا فرکہا ہے کین جن
لوگوں نے ان کومسلمان قرار دیا '
جن لوگوں نے ان کومسلمان قرار دیا '
کفر میں تر دو ہے ان کی تعداد بھی کفر میں تر دو ہے ان کی تعداد بھی سے زیادہ ہے اور بید دونوں ایک دوسرے کے فریق مقابل ہیں دوسرے کے فریق مقابل ہیں ان کا فیصلہ اس حاکم کے در بار میں ہوگا جو سب سے بوا عالم

وداتا ہے۔ م

مكفرين كابرا استدلال به تھا كە حدیث بيس آيا ہے كەميرى امت بيس عن فرقے ہوجائيں كے جن بيس سے ایک ناجی ہوگا باتی سب دوزخی ۔ امام صاحب اس حدیث كواپنے رسالہ تفرقہ بیس نقل كر كے لکھتے ہیں ۔۔

بہلی حدیث سیح ہے لیکن اس کا بید مطلب نہیں کہ وہ لوگ کا فر ہیں اور ہمیشہ دوز خ میں رہیں کے بلکہ اس کے معنی ہیں کہ وہ دوز خ

ان التحديث الأول صحيح ولكبن ليسس التمعنے انهم كفسار متحلدون بل انهم يتدخيلون النسار ويعرفون میں جائیں گے اور دوز نے پہیں کئے جائیں گے اور بقدر اپنے گناہوں کے اس میں رہیں گے۔

عليها ويتركون فيها بقدر معاصيهم.

#### نصوص کی تاویل

ان فرقول میں جس بنا پرایک دوسرے کی تحفیرا در تفسیق کرتا تھاوہ در اصل تا ویل تعلق کے مسلم تھا۔ حتابلہ کا ند بب تھا کہ کسی لفظ کی تاویل خبیس کرنی چاہئے بلکہ ہر لفظ ہے عام ظاہری معنی مراد لینے چاہئیں۔ اس بنا پروہ تاویل کرنے والوں کو گراہ اور بعض حالت میں کا فرسیجھتے تھے۔ اشاعرہ نے تاویل کو کسی قدر وسعت دی تھی لیکن جس قدر خود وسعت دے تھے اس سے ذرہ مجر تجاوز کو کفر اور ارتداد سیجھتے تھے اس بنا پر معتر لدکو کا فرایا فاس ومبتدع کہتے تھے۔

چونکہ بھی مسلد تمام ہنگاموں کی بنیاد تھا۔ امام صاحب نے اس مسلہ پرنہایت تعمیل سے تفتکو کی اوراس پرایک خاص رسالہ القرقہ بین الاسلام والزعدقہ تکھا۔ اس رسالے بین امام صاحب نے یہ فابت کیا کہ تاویل سے سی فرقہ کو چارہ نیس ۔ حنابلہ کو جو تاویل کے بالکل مسکر ہیں ان کو بھی تین حدیثوں بیس تاویل کی ضرورت پڑتی ہے تو تاویل کو کفرنیس کو بھی تین حدیثوں بیس تاویل کی ضرورت پڑتی ہے تو تاویل کو کفرنیس کو بھی تین حدیثوں بیس تاویل کی ضرورت پڑتی ہے تو تاویل کو کفرنیس کی سکتے۔ 

www.KitaboSunnat.com

#### تاویل کا اصول

اشاعرہ نے تاویل کا اصول بیقر اردیا تھا کہ جس جگہ دلیل قطعی سے ثابت ہو کہ حقیقی معنی مراد نہیں ہوسکتے وہاں تاویل کی جاسکتی ہے س بنا پر وہ اپنے خالفین کو مبتدع اور کا فر کہتے تھے۔ امام صاحب نے اس غلطی پر مطلع کیا کہ دلیل قطعی کا فیصلہ کیونکر ہو۔ ایک فخص جس چیز کو دلیل قطعی سمجھتا ہے دوسر انہیں سمجھتا مثلًا اشاعرہ کے نزدیک اس بات پر دلیل قطعی قائم ہے کہ خدا کسی جہت اور مقام کے ساتھ مخصوص نہیں ہوسکتا اور اس بنا پر وہ حنا بلہ کو خردیک اشاعرہ جو دلیل بیات دعوے پر قائم کرتے ہیں وہ قطعی نہیں۔

تاویل کے متعلق امام صاحب نے اور بہت سے نکتے بیان کئے ہیں جن کوہم اس کتاب کے حصہ کلام میں نقل کر چکے ہیں۔ان صفوں کو ایک باراور پڑھنا چاہئے۔

#### تواتر

تکفیرکا ایک براسب تواتر کا انکار خیال کیا جاتا تھا۔ لیعنی بدکہ فلال مسلد چونکدروایات مؤاترہ سے تابت ہوچکا ہے اس لئے انکار کفر ہے امام صاحب نے اس عقیدے کواس طرح حل کیا کہ بے شبہ تواتر کا

ا نکار کفر ہے لیکن تو اتر کا ثابت ہونا نہایت مشکل ہے۔ قرآن مجید کے سوا کسی چیز کا تو اتر سے ثابت ہونا نہایت مشتبہ ہے۔

ممکن ہے کہ ایک گروہ کیر ایک روایت پر متنق ہوجائے اور وہ در حقیقت سے نہ ہو مثلاً حضرت علی کی خلافت بلافعل کو شیعوں کا تمام گروہ جو لاکھوں اور کروڑوں سے متجاوز ہے بتو اتر بیان کرتا ہے حالانکہ در حقیقت وہ متو اتر نہیں۔

#### اجماع

تنفیرکا ایک بواسب اجماع کا انکارکرنا قرار دیاجاتا تھا یعنی ہے کہاجاتا تھا کہ فلال مسلے پر چونکہ اجماع ہوچکا ہے اس لئے اس کا منکر کافریا کم از کم فاسق و گمراہ ہے۔

امام صاحب نے بتایا کہ اجماع کا ثابت ہونا تو اتر ہے بھی زیادہ مشکل ہے کیونکہ اجماع کے معنی ہیں کہ تمام اہل حل وعقد ایک امر پر متفق ہو جا ئیں اور ایک مدت تک اس اتفاق پر قائم رہیں۔ بعضوں کے نزدیک بیا تفاق عصراول کے گذر جانے تک قائم رہنا چاہئے ۔فرض کرو کہ ایسا اجماع ہو بھی تو یہ کیونکر ثابت ہوسکتا ہے کہ جو شخص اس مسئلہ کا مشکر ہا ایسا اجماع ہو بھی قرین کرد کہ علم بھی ہے لیکن ہو اس کوئی اس اجماع کا لیتین علم ہے یہ بھی فرض کرد کہ علم بھی ہے لیکن جب عین اجماع کے وقت اجماع سے مخالفت کرنی جا ترجی تو اب کیوں حائز نہ ہو۔

ایک بنری غلطی بیتی کہ برقتم کے مسائل پر بلا امّیاز کفر وفسق کا تھم
نافذ کیا جاتا تھا' امام صاحب نے بتایا کہ گوایک مسئلہ سرتا یا غلط ہولیکن اگر
وہ اصول دین سے نہیں ہے تو اس پرمواخذہ نہیں ہوسکا مثلاً شیعہ کہتے ہیں
کہ امام مہدی سامرہ کے سرداب میں تخفی ہیں۔ بیدواقعہ گوغلط ہولیکن اس کو
اصول دین سے پچھلی نہیں۔ اس لئے اگر کوئی تحض اس کا قائل ہوتو اس
کو گراہ نہیں کہہ سکتے یا مثلاً بعض صوفیہ کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں جو نہ کور
ہے کہ حضرت ابراہیم نے چا نداور سورج کو پہلے خدا کہا تھا اس سے چاند
اور سورج مراد نہیں بلکہ انوار اللی مراد ہیں تو اس بنا پر ان صوفیہ کومبتدع
اور گراہ نہیں کہہ سکتے۔ لے

غرض تکفیری جو جودجہیں لوگوں نے قائم کی تھیں امام صاحب نے سب کوردکیا اور قطعی دلائل سے ثابت کیا کہ تمام کلمہ گومسلمان ہیں اور اسلامی حیثیت سے بھائی بھائی ہیں آپس میں جواختلا فات ہیں وہ اصل اسلام سے تعلق نہیں رکھتے بلکہ اجتہادی اور فروی با تیں جن کی حداس سے آ کے نہیں بڑھتی کہ ان میں سے ایک سمجے ہوا ور دوسری غلا۔

ام صاحب نے یہ فیاضی اپنے ہم مذہبوں پر محدود نہیں رکھی بلکہ ان کی رائے میں بجزان کفار کے جن کے سامنے اسلام کی حقیقت پورے طور پر ظاہر کر دی جائے اور پھروہ ایمان ندلائیں باقی سب مجبور ومعذور ہیں چنانچے رسال تفرقہ میں لکھتے ہیں۔

بسل اقسول اکشر نصاری کلدش کتا بول کداکش نصاری

الم يتمام ماحث المماحب في الغرق على لكيم ميل

السروم والتسرك في هذا روم اور ترك جو مارے زبانه الزمان تشملهم الوحمة أن ميں بين أن كورحت اللي انشاء شاء الله تعالى الله

امام صاحب کی اس فیاض طبعی پراگر چدابتدا میں بہت کالفت ہوئی لیکن بالآخر بیام کلام کا مسئلہ بن گیا کہ اہل قبلہ جس قدر ہیں سب مسلمان ہیں چنانچیام کلام کی تمام کتابوں کا خاتمہ اسی مسئلہ پر ہوتا ہے۔

#### اصلاح کا عملی اثر

عملی طور پرامام صاحب کی کوشش کا جواثر ہواوہ یہ تھا کہ اشعریہ و
حنابلہ جوآپی میں مندیک دگر تھے اور جن میں اختلافات عقائد کی بنا پر
بار ہا خونر بزیاں ہو چکی تھیں رفتہ رفتہ ان کا اختلاف کم ہوتا گیا۔ یہاں تک
کہ بجر بعض مستثنیات کے اشاعرہ اور حنابلہ عمویاً شیر وشکر ہوگئے۔
دار الخلافہ بغداد کے سی وشیعہ میں بھی من ھے میں طح ہوگئی اور وہ
خونر بزیاں جن کی بدولت بغداد کے محلے برباد ہو مجئے تھے دفعتہ رک کئیں۔
اس سلسلہ میں امام صاحب نے اس طریقہ بحث کی اصلاح پر
توجہ کی جوایک مدت سے چلاآتا ہے۔

# مناظره ومباحثه کی اصلاح

مناظرہ ومباحثہ كاطريقہ تشخيد ذبن اور تحقيق مساكل كے لئے

نهایت مفید طریقہ ہے لیکن مسلمانوں میں ذہبی مناظرے کا جوطریقہ قائم ہوگیا تھا وہ نہایت نامناسب تھا۔ فریق مقابل کی نسبت عمو مالعن طعن اور سب دشتم کے الفاظ استعال کئے جاتے ہے اور سیدھی ہی بات بھی کہنی چاہتے ہے تھے اور سیدھی ہی بات بھی کہنی چاہتے ہے جس کا بیاثر جوتا تھا کہ خالف کو بجائے اس کے کہ ہدایت ہو النی اور عداوت پیدا ہوتی تھی اسلامی فرقوں میں جوعداوت کینہ پروری بغض وعنا در وز بروز ترقی کرتا جاتا تھا اس کی وجہ زیادہ تر اس طریقہ مناظرہ کا رواج تھا۔

ای بنا پرامام صاحب نے اس نامناسب رواج کی نہایت بختی سے خالفت کی ۔ احیاء العلوم میں مختلف مقامات پراس کی برائیاں بیان کیس۔ ایک موقع پر لکھتے ہیں۔

علاء نہایت سخت تعصب ظاہر کرتے ہیں اور اپنے نخالفین کو حقارت اور توجین کی نظر سے و کیھتے ہیں اگر بید لوگ نخالفوں کے مقابلے میں نرمی کما کمت اور لطف سے کام لیتے اور تنہائی میں خیرخواہی کے طور پر سمجھاتے تو کامیاب ہوتے لیکن چونکہ شان و شوکت کے لئے جماعت بندی

فانهم يبالغون في التعصب للحق ويستظرون الى المخالفين بعين الازدراء والاستحقار ولوجائوا من جانب اللطف والرحمة والسصح في الخلوة لا في معسرض التسعسب والتحقير لا نجوافيه ولكن لما كان الجاه لا يقوم الا ضروری ہے اور جماعت بندی

کے لئے ذہب کا جوش طاہر کرنا
اور خالفین ذہب کو برا بھلا کہنا
ضروری ہے اس لئے ان علاء
ضروری ہے اس لئے ان علاء
نے عصب کو اپنا آلہ بنالیا ہے۔
اور اس کا نام حمایت ذہب اور
مدافعت عن الاسلام رکھا ہے
طالانکہ در حقیقت بی طاق کو تناه کرنا

بالاستباع ولا يستميل الاتباع مشل التعصب واللعن والشتم للخصوم اتخذوا التعصب عادتهم والتهم وسموها ذباً عن السديسن وتسعسالاعين السمسلمين وفيه على الحقيق هلاك الخلق.

# مسائل کی اصلاح

جوعقا كدفاتيات اسلام مل داخل نه تصان پراهام صاحب نے اگر چدا ابا تا يا نفياً چندان زور بيل دياليكن ان ميں سے جن چيزوں كا اثر انسان كے عام على و د ما فى اور تمذ فى طريقے پر پرتا تھا ان كے متعلق ضرورى اصلاحيں كين جن كي تعميل بيہ۔

ا عام خيال بيہ پيدا ہوگيا تھا كه غد جب مي عقل كو وظل نبيل اور علوم عقليہ اور نقليہ كا ساتھ نبو نبيل سكا۔ امام صاحب نے اس خيال كونها بيت زور كے ساتھ رد كيا۔ احياء العلوم ميں لكھتے ہيں۔
وظن من ظن ان المعلوم ميں لكھتے ہيں۔

العقلية مساقعتة للعلوم الشرعية وان الجمع بينهما غيىر مسمكن وهوظن صادر عن عسمي في عين البصيرة نعود بالله منه بل هذا القائل ربسما تناقض عنده بعض العلوم الشرعية بعض فيعجز عن الجمع بينهما فيظن انه تناقص في الدين

اى باب ميں اس عبارت سے بسلے لکتے ہیں۔ فالداعي الى محض التقليد مع عسزل العقل بالكلية جساهيل والسميكتيفير سسجسر دالعبقيل عن انوادلقرآن والسنة مغرور فسايساك ان تسكون من احدالفريقين وكن جامعا بيس الاصسليس فيشان العلوم العقلية كالاغلية والعلوم الشرعية كالادويه

عقليه اور علوم شرعيه مين تناقض ہے اور دونوں کو جمع کرنا محال ہے کیکن میر خیال کورہمی کی وجہ سے پيدا موتاب-نعوذ بالله منه-اس خیال کے آ دمی کوخود علوم شرعیہ میں جہاں بظاہر تناقض نظر آئے گا اوروه اس کی توجیهه نه کر سکے گا تو منتج كاكه ندمب كى باتول مين تنافض یا یاجا تا ہے۔

جو مخص عقل کو بالکل معزول

كريح محض ثقليدي طرف لوكوں کو بلاتا ہے وہ جالل ہے اور جو فخص صرف عقل بربحروسه كرك قرآن وحدیث سے بے بروا بنآ ہے وہ مغرور ہے۔خبردارتم ان میں ہے ایک فریق ندبن جاناتم کو دونوں کا جامع ہونا جاہئے كونكه علوم عقليه غذاكي طرح میں اور علوم شرعیہ دوا کی طرح\_

# اسباب و علل کا سلسله

اشاعرہ نے بعض اصول ایسے قائم کے ہے جن سے علوم وفنون اور فلفہ وحکت سب بیکار ہوئے جاتے ہے مشال کے اسباب وسیاب کا کوئی سلسلنہیں ہے کی چیز جس کوئی اثر و خاصر نہیں ہے واقعات عالم جس کوئی تر تیب وا تظام نہیں ہے۔ بیاصول اگرا یک لحظ کے لئے بھی شلیم کر لئے جائیں تو تمام علوم وفنون " محقیقات و تد قیقات بلکہ ہر تم کی علمی تر تیوں کا خاتمہ ہوجائے۔ ای لئے امام صاحب نے اس اصول کونہایت زور وشور سے باطل کیا چنانچہ اس کا بیان علم کلام کے حصہ جس گذر چکا

#### عذاب و ثواب کی حقیقت

عذاب و تواب کی نسبت اشاعرہ کا اعتقاد تھا کہ وہ طاحت و معصیت کا نتیج نیل ہیں بلکہ خداجس کو چاہتا ہے بخش دیتا ہے جس کو چاہتا ہے عذاب دیتا ہے۔ بہت لوگ جو بخت گنا ہوں کے مرتکب ہیں جوش کرم کی وجہ سے بخش دیئے جا کیں گے اور بہت سے بے گناہ بے وجہ معرض عماب میں آ جا کیں گے۔ میہ خیال چونکہ بظاہر انسان کی پیچار کی و عاجزی اور خداکی عظمت وجلال کی تصویر کھینچنے کے لئے موثر تھا نہایت مقبول ہوگیا تفااوراس كاا تكاركر تا اللسنت وجماعت كفرقد عارج بونى كالمست فيال كا تكافت كي علامت خيال كا كالفت كي المام ماحب في الله كالفت كي المام الماء العلوم باب توبي اقسام كناه مي لكنت بين \_

بے شبہ ہم کو یہ ماننا ضروری ہے کہ گنہگا رکومعاف کیا جاسکتا ہے کو
اس کے گناہ بہت ہول اور مطبع پر عماب ہوسکتا ہے گواس نے بہت ظاہری
عباد تیل کی ہول کیونکہ اصلی چیز تقوی ہے اور تقوی دل سے متعلق ہے اور
دل کا حال خودا ہے آپ کونہیں معلوم ہوتا 'و دمرول کا کیا ذکر ہے۔

لین ارباب کشف کویہ بات معلوم ہوگئی ہے کہ عنو جب ہی ہوتا ہے جب عنو کی کوئی علی وقت ہوتا ہے جب عنو کی کوئی علی وقت ہوتا ہے جب کوئی اغدرونی سب موجود ہوتا ہے۔ کیونکہ ایسا نہ ہوتو عنو وغضب کو اعمال کی جزا کہنا غلام دگا۔ اور جزانہ ہوگی توعدل نہ ہوگا اور عدل نہ ہوگا تو عدا کے بیاتو ال سجے نہ ہول کے و مسا ربح بہ طلام للعبید 10 ان الله لا یظلم مشقال ذرة حالانکہ وہ بالکل سج بین کیونکہ انسان کومر نہ ابنی کوشش کا نتیجہ ملا ہے اور یہ مسئلہ ارباب کشف پراس طرح کھل گیا ہے ابنی کوشش کا نتیجہ ملا ہے اور یہ مسئلہ ارباب کشف پراس طرح کھل گیا ہے کہ آگھ کے دیکھنے سے بڑھ کر ہے۔

#### الهيات اورمعاد ميں جسمانيت كاغلبه

باطنیه کی خالفت اورعوام کی استمالیت و ہمزبانی کی دجہ سے الہیات اور معاویل جسمانیت کا پہلو اس قدر غالب ہوگیا تھا کہ روحانیت کا نام ونٹان جس رہاتھا مثلاً لوج محقوظ کے معنی قرار دیے

جاتے ہے کہ ونے باچا ندی کا بہت ہوا تختہ ہے جس پرتمام واقعات عالم نہایت جلی اور تمام روحانیت کو نہایت جلی ای طرح اور تمام روحانیت کو شارع نے جن تمثیل پر ایوں جس ادا کیا تھا اس کو محض جسمانی قرار دیا جاتا تھا۔ امام صاحب نے متعدد کمایوں جس اور خصوصاً جواہر القرآن جس نہایت تفصیل ہے اس پر بجٹ کی۔مضون صغیر جس اور وقلم سے متعلق نہایت تفصیل ہے اس پر بجٹ کی۔مضون صغیر جس اور وقلم سے متعلق جہاں بحث کی ہے جس۔

فلایبعدان یکون قلم الله تو بیرنیس که خدا کاقلم اور روح تعالی ولوحه لائقاً باصبعه بحی ویای بوجیے اسکے ہاتھ اور ویسب اس کی ویسدہ و کسل ذلک علی انگیاں بی اور بیسب اس کی ماینیق بذاته والهیة تقدس ذات اور اس کی الهیة کی شان عن حقیقة المجسمیة بل کے موافق بیں کیونکہ خدا جملتها جواهرها روحانیة جسمانیت سے پاک ہے بلکہ یہ

سب چزیل جوامردوهانی چلاحیاءالعلوم باب التوبد کیفیة توزع الدرجات پس لکستے جیل۔
و کالک قدیر فی امر الاخرة ضرب امثلة یکذب
بها الملحد بحمود نظره علی ظاهر المثال و تناقضه عنده
کقوله صلی الله علیه و مسلم یوتی بالموت یوم القیامة فی
صورة کیش فیذبح.

یعنی قیامت کے باب میں اکثر با تیں بطور مثیل کے آئی ہیں جن سے ملحد آ دی اس وجہ سے اٹکار کرتا ہے کہ وہ بظاہر معنوں پر ان کومحول کرتا ہے مثلاً آنخفرت کا بیرقول کہ قیامت میں موت ایک مینڈھے کی شکل

#### على ال مائ اوردن كردى مائك

اس مغمون کوامام صاحب نے اس کرت سے اپی تفنیفات میں نکھا ہے کہ ان کا استخاب بھی یہاں درج نہیں کیا جاسکتا۔ ناظرین کو جواہرالقرآن معارف القدی مضون کبیر وصغیر کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔ اس موقع پریہ ظاہر کرنا بھی ضروری ہے کہ باوجوداس کے امام صاحب کی ہمیشہ بیدائے رہی کہ کوام سے سامنے ان روحانیات کوجسمانی میں خیرائے میں ظاہر کرنا چاہئے کونکہ وہ روحانیت کا تصور نہیں کرسکتے اور اس کے ماسئے کا تصور نہیں کرسکتے اور اس کے ماسئے کا ان کے سامنے کسی شے کوروحانی کہنا کو یا انکار کرنا ہے۔

#### مذهب کی غرض و عاقیت

ندب کی غرض وعافیت او گوں نے صرف پہشت کے لذائذ اور حظوظ قرار ویے ہے امام صاحب نے نہایت زور سے اس بات پر توجہ دلائی کہ یہ چیزیں انسان کا مقصد اعلیٰ نہیں ہوسکتیں۔ احیاء العلوم باب التوبہ کیفیۃ توزع الدرجات میں جہاں عارفان الی کا درجہ بیان کیا ہے لکھتے ہیں۔

ومسا السحسود والقصود باتی حور تصور برد و دوره شرر والفاکهة واللبن والعمل شراب زیر اور کنن تو وه لوگ والمحسو والعل والاساود ان چزول کی خواش ندکرین نالهم لا یسحوصون علیها می اور ان کواگریه چزین دی ولواعطا هالم یقنعوابها ولا جائی گی تو اس پر قاعت نه

کریں کے ان کا مقصد مرف دیدارالی ہوگی۔

يـطـلبـون الألـدة النظرالي وجه الله تعالى الاكريم.

#### تعلیم کی اصلاح

قوم کی ذہبی اطلاقی ترنی ترقی اور تبذیب کا مدار تعلیم برہ۔
تعلیم در حقیقت قوم کا مایہ خمیر ہے ' یعنی قوم کا بنا' گرنا' تعلیم ہی کے بنے
گڑنے پرموقوف ہے۔ اسلام میں اگر چدایک مدت سے تعلیم کا رواح
عام ہو چکا تھا اور آمام معاحب کا زمانہ تعلیم کے اوجی شاب کا زمانہ تھا لیکن
طرز تعلیم میں بہت ہی آیسی ہے اعتدالیاں پیدا ہوگی تھیں جن کا اثر تدہب اطلاق اور تدن سب پر ہڑتا ہے۔
اخلاق اور تدن سب پر ہڑتا ہے۔

## مذهبی اور غیر مذهبی علوم کی تفریق

سب سے بوا خلط محث بیر تھا کہ ندہبی اور غیر ندہبی علوم آپس میں مختلف ہو مجئے متنے بعنی جوعلوم در حقیقت ندہبی شد تنے وہ ندہبی علوم خیال کئے جانے گلے تنے اور اس حیثیت سے ان کی تعلیم دی جاتی تھی۔ اس سے دو تم کے سخت ضرر پیدا ہو گئے تنے۔

ا۔ چونکدان علوم کو فرجی عظمت دی گئی تھی اس لئے ان کی طرف اس قدر اعتمام کو فرب اس قدر اعتمام کی اس قدر کیا جا تا تھا کہ دوسرے ضروری علوم کی اطرف بالتھا تی ہوگئی یاان کے لئے سے وقت نہیں ملا تھا۔

(۲) بہت بواصرز میرتھا کہ علوم چونکہ غربی حیثیت سے حاصل کیے جاتے تصاس کیان کے سائل میں جواختلاف ونزاح پیدا ہوتی تھی اوراس ليه اختلاف ونزاع كوزياده قوت بهوتي جاتي تحي اور فريقين ميس اس تسم كا بغض وعناد نفاق وشداً پیدا ہوتا ج**اتا تھا جو ند**نبی اختلاف اور ان کی وجہ ي تخفير وتفسيق سب العن جنگ و جدل كا دستور چلا آتا تها وه اس علطي كا متیجہ ہے ۔ ادب منطق منجور ریاضی وغیرہ کے مسائل کے متعلق علامیں جب بحث ومناظرہ کی وجہ سے رووقدرح کی نوبت آتی ہے تو تکفیراور تقييق سے بھي كامنيس لياجا تاليكن فقها ومتكلمين ميں جزئيات مسائل پر بچٹ چھر جاتی ہے تو تم سے کم تفسیق ورن تکفیر کے بغیر تسلی نہیں ہوتی۔ (m) جوعلوم درس میں واغل تھے ان میں ترجیح ومساوات کا اندازہ میح نہیں کیا گیا تھا۔ بغض علوم پر ضرورت سے زیادہ وقت صرف کیا جاتا تھا

اوربعض يرقد رضرورت ہے بھي كم توجه كي جاتي تھي . (٣) عقلي اور منعتي علوم يعني طب وصنعت وغيره بالكل درس مين داخل نه

(۵)علم اخلاق بھی درس میں داخل نہ تھا۔امام صاحب نے ان تمام غلطیوں کی اصلاح کی ۔احیاءالعلوم کے دیباہے میں اس بحث پر ایک نہایت مقصل اور مذلل مضمون لکھاہے جس کی سرخی ہیہ۔ البياب الثياني في العلم

دوسراباب اس بیان میں ہے کہ المحمود والمذموم اقسامها علم محود کونسا ہے اور مذموم کون اورئيد كمان كاحكام اوراقسام

واحكامها دنيه بيان ماهو

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

فر من عين ومساهو فرض كيا بي أور يه كه ان يس كفايته وبيان ان موقع الكلام كونسافرض عين بهاوركونسافرض و الفقه من علم الدين الى اى كفايداوريد كمام وين يس فقه حدهو

ال مضمون میں نہایت ترفق سے علوم شرعیہ محدد وغیر محدد میں تقریق کے علوم شرعیہ کی جارفشمیں قراردی ہیں ۔اصول فروغ

مقد مات لینی نحودلغته متممات مینی قرات د تغییر پیرفروغ کی دونشمیں کی را دیسر میں

بي اور بهاي هم كي نسبت لكماي-

احدهما يتعلق بمصالح السين عداكك ويوى مماك

الدنيا ويحويه كتب الفقه متعلق باوركت نقدان بر

والمتكفل به الفقها وهم حاوى من ال فن كمتكفل فقها علما ء الدنيا.

الله ا

نقە كود نيوى علوم مىن تاركر ناچونكە تىجب انگيز بات تقى اس ليے خود

اعراض کیا کہ۔

فان قلت لم الحقت الفقه الرثم بيكوفة كودنياوى علوم مين

بعلم الدنيا والفقهآء

بعلمآء الدنيا \_

کس لحاظ ہے داخل کیا اور فقہا کوعلائے دنیا کیوں قرار دیا؟

پھرنہایت تفصیل سے اعتراض کا جواب دیا ہے اور ثابت کیا ہے حققہ میں دیا میں مطالب دیا ہے اصالب سے

کہ فقہ درحقیقت دنیاوی علوم میں داخل ہے ناظرین کو اصل کتاب کی

# جرع لرناما ہے۔ علوم شرعیہ کا غلط استمعال

اس بحث میں ایک نہایت مفصل مضمون اس مسکلے پر لکھا ہے کہ علوم شرعيه يعني فقه تؤحيد تزكير حكمت علم جومعني قرون اولي ميس تنهے وہ آج كل بدل ديئے محملے ہيں ۔فقد كے متعلق لكھتے ہيں كداس كے معنى قرون اولی میں تزکیہ خوف عاقبت اور دنیا ہے بے نیازی کے تھے ۔قرآن مجید میں سنتھو کا لفظ جودارد ہے اس سے بی مراد ہے کے طلاق عاق العان سلم اورا جارے کے مسائل۔ چنا نجداس کی ولیل میں لکھتے ہیں فلذلك لا يحصل ب كيونكداس فتم ك مسائل سے انسذارولاتسحسويف بسل تحويف اورتر هيب نهيس حاصل ہوتی بلکہ ان مسائل میں شب السجسروك عكى الدوام يتعنى القلب وينذع وردزممروف رہے سے دل سخت ہوتا جاتا ہے اور خوف جاتا البخشيه منه كما نشاهد رہتا ہے چنانچہ جولوگ اس منغل الالنا من المجر دين له میں منہک ہیں ان کے بیکیفت ہم انی آ تھول سے د کھرے

# فقهی مناظرات سے احتررز

نقد کے ایک خاص حصری نسبت جس کونقها ، کی اصلطلاح میں خلافیات سے جبیر کیا جاتا ہے لکھتے ہیں۔

واما لحلافیات التی باتی خلافیات جوافیرزمانی می احدثت فی هذه الاعصار پیدا ہو گئے تو فیردار اس کے المتاصرة فایاک ان یاس نہ پیکٹااور اس سے اس

تحرم حولها واجتبنها طرح بچا جس طرح زبرے اجتناب السم القاتل. بچے ہیں۔

علم تو حيد يعن علم كلام كم تعلق لكن بي-

# قرون اولى ميں علم توحيد \_

قرون اولی میں علم تو حیدجس کا نام تھا۔ آج کل کے متکلمین کے خیال میں بھی نہیں کر سکتے۔علم خیال میں بھی بوتو اس پر عمل نہیں کر سکتے۔علم تو حید کے معنی قران اولی میں اس اعتقادر کھنے کے ساتھ تھے کہ عالم کے

تمام واقعات صرف خدائے واجدے وابستہ بیں اور اسباب اور وسالط محض بکار ہیں اس اعتقاد کا بیزنتیجہ ہے کہ غصہ وغضب کا مادہ انسان سے بالكل مسلوب بوجائ اورسى مخص ساس كورج وعداوت ندرب توكل مجى اس توحيد كالمتجدب ليكن أب علم توحيد ان باتون كانام ب مجادله ومناظره کے قواعد کا جانتا ہے الف کے نتائض اوراختلاف کا تعص کرنا۔ كثرت سے شبداور اعتراضات بيدا كرنا بالزامي جواب دنيا وغيره وغیره - حالانکه قرون ادلی میں ان چیزوں کا نام ونشان بھی تھا \_ بلکہ وہ لوگ ان باتوں کو نہایت ناپند کرتے تھے اور اس متم کی بحث کرنے والول پر سخت دارہ مرکزتے تھے۔امام صاحب کے قاص الفاظ یہ ہیں۔ الفظ الشالث التوحيد وقد جمعل الان عبارة عن صناعة الكلام ومعرفة طريق المجاولة والاحاطة بطرق منافضات الخصوم والقدرةعلى التفدق نيها بتكيثر الا تسلة واشاره الشبهات وتاليف الإلزامات.

مع ان جميع ماهو خاصة هذه الصناعة لم يكن يعرف منها ششى فى العصر الا ول بل كان يشد منهم النكير على من كان يفتح باباً من الجدل.

علوم کی تخصیل میں تناسب محوظ رکھنے کے لحاظ ہے امام صاحب نے علوم کی دونتمیں قرار دیں۔فرض مین۔فرض کفایہ بیدام ہمشیہ رہا ہے کہ علوم میں سب سے بعض اسے ہیں جن کا حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض میں ہے اور بعض ایسے ہیں جن کا حاصل کرنا ہر شخص پر فرادی فرادی فرض میں ہے اور بعض ایسے ہیں جن کا حاصل کرنا ہر شخص پر فرادی فرادی فرض

نہیں بلکہ جماعت میں ہے ایک آ دی مجی سیکھ لے تو اوروں کے سرے وہ فرض اتر جاتا ہے لیکن ان علوم کے عیمین میں اختلاف ہے۔ متکلمین کے تزدیک جس علم کاسکمنا فرض عین ہے وہ علم کلام ہے فقہا کے نزدیک فقہ محدثین کے نزدیک مدیث مفسرین کے نزدیک تغییر ۔ امام صاحب نے ان تمام اقوال سے اخلاف کیا اور ایک مثالی کے معن میں فرض عین کی اس طرح تشريع كل فرض كرواك محض اسلام قبول كرنا حابتا باس ير اس وقت كلمه شهادت كازبان سے كہنا اوراس يراع قاد لافرض ہے اس اعقاد کے لیے دلاکل ور براہین کی ضرورت نہیں۔اب نماز کا ونت آ حمیا تو نماز سيك فرض موجائے كا -اى طرح و-روز و زكوة مج كين ان فرائض كصرف منروري اركان سيمن فرض هو شكم ستحبات اورنوافل اور دوسری قتم کی تحقیقات اور تفصیلات کا سیکھنا فرض عین نہیں ۔ یہ اوامر کا حال ہے نواہی کی تعلیم بھی حسب موقع فرض ہو جائے گا مثلا کسی شہر میں شراب اورسور کے گوشت کھانے کا رواج ہوتو وہاں شراب اورسور کی حرمت كاجاننا فرض بوكا

# کن علوم کا سیکھنا فرض کفایه هے

غرض امام صاحب نے علوم مروجہ میں سے ایک علم کو بھی فرض عین نہیں قرار و باان کے نز دیک سب فرض کفایہ ہیں فرض کفایہ کے متعلق مستقل عنوان قائم کر کے نہایت مفصل بحث کی جس کا خلاصہ بیہے۔ فرض کفایہ کی دوشمیں ہیں ۔علوم شرعیہ۔علوم دینو بیہ۔ علوم شرعیه میں جس قدر فرض گفایہ ہے اسکی تفصیل یہ ہے تفسیر میں کوئی تفسیر جس کی ضخامت قرآن مجید ہے دوگی ہومثلا تفسیر وجیز یا بہت سے بہت تکی مثلا تفسیر وسیط ۔حدیث میں صحیحین زیادہ شوق ہوتو صبح حد محیل جو صحیحین میں نہیں ہیں فقہ میں مختصر مزلی یا زیادہ سے زیادہ وسیط کے برابر کوئی کتاب علم کلام میں کوئی مختصری کتاب توائد العقائد یا زیادہ الاقتصاد نی الاعتقاد جو سوورت میں ہے۔

علم دينويه كم متلعق لكھتے ہيں۔

اسافرض الكفاينه فهو كل فرض كفاييوه علم ب جس ك بغير علم لا يستغنى عنه فى قوام دنياوى ضرورتيل انجام نه پاسكتي امور الدنيا كالطب اذهو بول مثلًا علم طب كونكه بقائ ضرورى في حلحة بقاء دندگى كے ليے وہ ضرورى الابدان ـو كالحساب نانه چيز به يا علم حساب كونكه ضرورى نى المعاملات ما معاملات من تقسيم تركه بين ال وقسمة المؤاريث

اس کے بعد لکھتے ہیں۔

ن ہمارے اس قول پر کہ طب
ہ دحساب قرض کفایہ ہیں تعجب نہ
ت کرنا چاہئے بلکہ صنعتی علوم بھی
ل فرض کفایہ ہیں مثلاً کشتگاری
جولا مہ بن ساجسی بلکہ جامت
اوررزی گری۔

فلايتعجب من قولناان الطب والحساب من فره من الكفايات كالفلاحت والحيا كته والسيا سته بل الححمجامته والخياطة.

جیما کہ امام صاحب نے بیان کیا علوم دینے کی طرح بہت دینوی علوم بھی اگر چہ فرض دینوی علوم بھی اگر چہ فرض دینوی علوم بھی اگر چہ فرض کفایہ سے لیکن لوگ دینوی علوم کی طرف مطلق رخ بین کرتے تھے۔ امام صاحب نے اس کی اصلی وجہ فلا ہر کی چنانچہ لکھتے ہیں۔

بہت سے ایسے شہر ہیں جہا ل مرف یہودی میسائی طیب ہیں اور ان کی شہادت فقہ کے طبی مسائل ہیں جائز نہیں باوجودائے ہم دیکھتے ہیں کہ طب کو کوئی نہیں سکھتا اور فقہ پر گرے پڑتے ہیں۔ فكم من بلدة ليس فيهاطيب الامن اهل الذمة ولايحوز قبول شهادتهم فيمايتعلق بالاطبآء من احكام الفقه ثم لانسرى احسد يشتخل بهاويتهاترون على علم الفقه

پھراس کی وجہ بتاتے ہیں۔

هل لهذا سبب الا ان الطب كيا الل كا كوئي اور سبب بوسكا لبس ينبسى الوصول به الى ج بحيراس كى كه طب ك تسولسى الا وقساف وريعت يريات حاصل نبيل بو والوصاب وحيارة مال الا سكى كه اوقاف ير وميت يريسام وتسقيل القضاء يتيمون كى مال ير قضه حاصل بو والبحكومة وتسقدم به على قضاكا عهدة على كومت باته الاقدران والتسلط به على آئے بمصر ول يرتفوق حاصل بو الاعداء كالمين كوزيركيا جائے

علوم عقلیہ میں سے منطق کو کلام کا ایک حصہ قرار دیا اور فلفہ نبست یہ تشریح کی کہ الہیات کے جو سائل ند جب کے خالف ہیں وہ باطل ہیں باقی کے سیکھنے کا مضا نقہ ہیں گواہ ضروری بھی نہیں ۔امام صاحب نے فقہ دکلام کی نبیت جورائے ظاہر کی وہ دنیائے اسلام میں بالکل ایک نئی صدافتی اور امام صاحب کا حوصلہ تھا کہ وہ اس فتم کی رائے ظاہر کر شکے جنا تج اسپ خود بھی اس لیے بے خبر نہ تھے جنا تج اسپ او پر آپ اعتراض کرتے ہیں۔

علائے امت جن کی فضیلت مشہور ہے وہ فقہا اور متکلمین ہی جیں اور یمی لوگ خدا کے نزدیک بہترین خلائق جیں پس باوجوداس کے تم ان کا درجہا پئی حیثیت سے اس قدر گراے دیتے ہو سے کیوں

وعلماء الامة المشهورون بسالفسط هم الفقهاوالمتكلون وهم افضل الحلق عندالله تعالى فكيف تنذل درجاتهم الى هذه المنذلة السافلة بالاضافة الى علم الدين \_

پھرنہایت تفصیل سے اس اعتراض کا جواب دیا جس کے لیے اصل کتاب کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔امام صاحب نے علوم کی جو تقیم کی اور ضرور کی و فیرہ ضرور کی ہونے کے لحاظ سے ان کے جو مراتب قرار دیے آگر چہ ایبا کرنا تمام دنیا سے لڑائی ہول لین تھی چنا نچہ اسی بنا پر علاء کا ایک جم غیران ان کا دشمن ہوگیا لیکن ایک محد دکا یمی فرض تھا کہ تمام قوم کو اس عالمگیر غلطی سے بچائے جوایک مرت سے چلی آتی تھی اور جس نے مسلمانوں کی فہ ہی علمی اور تمدنی حالت کو تخت نقصان بچایا تھا۔ جس نے مسلمانوں کی فہ ہی علمی اور تمدنی حالت کو تخت نقصان بچایا تھا۔ ای غلطی کا نتیجہ تھا کہ چارسو برس کی مدت گذر جانے پر بھی ایک فخض بھی ایباریدانہ ہوا جو علوم عقلیہ ونقلیہ دونوں سے آشنا ہوتا۔

ای منطی کا نتیجہ تھا کہ سیکڑوں ہزاروں علاء نہایت چھوٹے چھوٹے جزی مباحث عقائد میں تمام عمر صرف کر دیتے تھے اور اس کو حمایت دین سجھتے تھے۔ ممایت دین سجھتے تھے۔

ای ملطی کا نتیجہ تھا کہ قدریہ جریہ معتزلہ کرامیہ وغیرہ کے مقاللے

کے لیے دفتر کے دفتر تیار ہو گئے جن کا ماحصل صرف چندلفظی بحثیں تھیں۔ ای فلطی کا متبجہ تھا کہ فقہائے شافعیہ وحنفیہ دھنبلیہ میں برسوں نہایت ناگوارنز اعیں قائم رہیں۔

ای ملطی کا نتیجہ تھا کہ فقہا غمبی اقتدار کے بل پر جس شخص کو چاہتے تھے اور کا فرواجب القتل بنادیے تھے اور بیسلسہ مت تک بندنہ ہوسکا ۔ چنانچہ محدث ابن جزم ظاہری شیخ الاشرق شہاب الدین مفتول منصور حلاج ابن تمیہ ابن رشد کا جوانجام ہوائتاج اظہار نہیں ۔

امام صاحب کی اصلاح کا اثر اگر چه فورا ظاہر نہیں ہوالیکن رفتہ رفتہ اس نے تعلیم کی حالت بلکل بدل دی۔

تعلیم کے نظام میں فقہ وکلام کے ساتھ منطق اور فلسفہ داخل ہو گیا د نیوی علوم کے لیے اتنا کافی وفت نکل آیا کہ فقہا اور محدثین بھی ریاضی وال اور حساب وال ہونے لگے۔فقہ میں سے علم الخلا فیات کا حصہ بالکل خارج ہوگیا کلام کے بہت سے غیر ضروری مباحث گئے۔

#### اخلاق کی اصلاح

اخلاق کے متعلق اگر چہ فلسفہ اخلاق کے عنوان میں ہم مفصل بحث کر چکے ہیں لیکن یہاں ایک دوسری حیثیت سے اس پر بحث کرتے ہیں۔

امام صاحب نے قوم کے اخلاق کی درئی پر توجہ کی توسب سے مقدم اور قابل غورمسلہ بیتھا کہ ان بداخلاقیوں کا ذمہ دارکون ہے؟ یا بیر

کہ ان کا اصلی متحرک کیا ہے۔ امام صاحب کواس مسئلہ پرغور کرنے کے
لیے کافی وقت اور سامان مل چکا تھا تو می جو سے کے جواجزاء تھے بینی
سلاطین وزراء امراء علماصوفیہ امام صاحب ان سب سے ل چکے تھاس
طرح ملے تھے کہ ان کا کوئی اخلاق پہلوان کی نظر سے رہ نہ گیا تھا اس
تحقیق اور تجربے کے لحاظ سے امام صاحب نے جوفیصلہ کیا اس کوہم اپنے
الفاظ میں اور تجربے کے لحاظ سے امام صاحب نے جوفیصلہ کیا اس کوہم اپنے
الفاظ میں اور تجربے کے لحاظ سے امام صاحب نے جوفیصلہ کیا اس کوہم اپنے

رعایا اس وجہ سے اہتر ہوگئ کہ سلاطین کی حالت گبڑی کہ علما کی حالت بگڑگئ اور علما کی خرافی اس وجہ ہے ہے کہ جاہ وجلال کی محبت نے ان کے دلوں کو چھالیا ہے۔

ففساد السرعايا بفسادالسموك و فسسادلسموك بفسادالعلمآء وفساد العلماء باستيلاحب المال والجاه

امام صاحب کواس فیصلے کی جرات زیادہ تر اس وجہ سے ہوئی کہ ان پرخود بیطات گذر چکے تھے۔

محدث عبدالغافرفاری نے امام صاحب کے دونوں زمانے دیجے تھے۔ان کابیان کہ امام صاحب صوفی ہوئے سے پہلے نہایت مجب جاہ پنداورخود پرست تھے۔اسلام نے حکومت تمذن اخلاق ہر چیز کی اصلی بنیاد و فد ہب پررکھی تھی۔اس پر بنا پر جولوگ فد ہبی پیشوا تھے وہ قوم کے ہر طبقے پر ہر حیثیت سے حکمرانی کر سکتے تھے قرون اولی میں علمائے دین نے اس قوت سے کام لیا اور اس کی وجہ سے قوم کی حالت بہت کچھ

املاح پائی رہی تھی علاء کا بیافتد ارامام صاحب کے زمانے تک بھی قائم تھا یہاں تک نظام الملک سلحوتی نے جب تمام ملک سے اپنی نیک تامی کا محضر لکھوایا تو علامہ ابواسحات شیرازی نے محضر پر بیاعبارت لکھ دی نظام الملک اور ظالموں سے اچھا ہے لیکن اکثر علاء نے اپنی بیرحالت کر لی تھی کہوہ اس اقتد ارسے کام لیے کے قابل نہیں رہے تھے ان کے اخلاق کی ا صلاح کرنے کی جرات نہیں کر سکتے تھے۔

### علماء کی اصلاح

ال بناپرامام غزالی کے نزدیک تمام قوم کی بداخلاتی کے ذمددار علاء بی تھے کوئی مخص اگرامام صاحب کے تمام حالات اور خیالات کوغور کی نگاہ سے دیکھتے تھے تو اس کوصاف ظر آئے گا کہ امام صاحب کوسب سے زیادہ جس چیز کا روتا ہے وہ علاء کی حالت ہے بیآ گ ان کے دل میں اس قدر بحری ہوئی ہے ذرائی تحریک سے فور آ بحرک المحتی ہے کی میں اس قدر بحری ہوئی ہے ذرائی تحریک میں ہوئی بحث ہوکوئی تذکرہ ہویہ پر در درتر اندخواہ تخواہ ان کی زبان برآ جاتا ہے اور احیاء العلوم تو سر ایاای نو سے سے لبریز سے غرور جاہ ریا وغیرہ عیوب نفسانی پر جومضامین کھتے ہیں سب میں تفریح کی ہے کہ یہ عیوب سب سے زیادہ علامیں ہیں۔

احیاءالعلوم میں ایک خاص باب غرور کے عنوان سے قائم کیا ہے اور غرور کے معنی دھو کے میں پڑنے کے قرار دیئے ہیں۔اس باب میں مغرورین کے چارگروہ قرار دیئے ہیں علاء عباد متصورام ار علاء ہیں ہر گروہ یعنی متکلمین فقہا قرار وغیرہ کاالگ الگ عنوان قائم کیا ہے اور نہایت تفصیل سے بتایا ہے کہ بیلوگ کس طرح اپنے افعال اور اعمال کے متعلق دھو کے میں پڑے ہوئے ہیں چنانچہ کھتے ہیں۔

مفتی ایکگروہ ہے جورات دن قاوے کے لکھنے میں معروف ہے لیکن غرور حد فیبت مال حرام کھا نا سلاطین کوخوشا مدکرتے رہنا۔ یہ تمام عیوب اس میں پائے جاتے ہیں اوران کی اصلاح کی کچھ گار نہیں۔

ار باب مناظرہ ایک گروہ ہے جوشب وروز سائل اختلافیہ کے متعلق بحث ومناظرہ میں معروف رہنا ہے شب وروز یہ تلاش رہتی ہے کہ فریق خالف کیونکہ ساکت کیا جائے اس کی غلطیوں پر کس طرح مواخذہ کیا جائے اس کی غلطیوں پر کس طرح مواخذہ کیا جائے اس کے اقوال ہیں کیونکہ تناقص ٹابت کیا جائے۔

وهولاء هم سباع الانس بيلوگ در تدے بين اور لوگول كا طبعهم الايذاء وهم السفهاء ستانا اور بهوده بين كرنا ان كى

فطرت میں داخل ہے

متكلمین ایک گروہ جوعلم كلام میں مصروف ہان كاشغل حمر ح وقدرح روواعتر اض نكتہ چینی مخالف كی غلطیوں كی جتبو حریف كے بند كرنے كے مسائل كی تلاش ہے حالانكہ ان باتوں سے فریق مخالف كا تعصب اور بڑھتا ہے صحابہ اس فتم كے مناظرات ومجادلات سے ہميشہ پر بيز كرتے تھے اوراس كو برا سجھتے تھے۔

واعظین ایک گردہ ہے جوعظ وید میں مصروف ہے اور خوف

ورجامبر وشکرتو کل زاہدیقین اخلاص صدق وغیرہ مضامین کونہایت موثر طریقے سے اداکرتا ہے لیکن خودان باتوں سے خالی ہے۔

ایک گروہ ہے جس نے وعظ میں عبارت آ رائی رنگین اشعار خوانی قصہ گوائی کا طریقہ اختیار کیا ہے تا کہ مجلس میں خوب ہو حق ہواور مجلس وجد میں آ جائے۔

فهولا شياطين الانس ضلو اليم واضلوعن سوا السبيل وهم مم وعساظ اهل الرمان كافة كر الامن عصمه الله على الفادر كفى بعض اطراف البلادان كوأ كان ولسنا نعرفه ١ م

یہ لوگ شیاطین الانس میں جو خود
گمراہ بیں اور دوسروں کو گمراہ
کرتے ہیں ۔آج کل کے زمانے
کے تمام واعظ ایسے ہی میں گر ہاں
کو کی شخص شاذونا ور کسی کونے میں
اس کے خلاف ہوتو ہوا گر چہم کوئی
ایسا شخص معلوم نہیں ۔

امام صاحب نے صرف نکتہ چینی اور عیب گری پر قناعت نہیں کی بلکہ نہایت غور اور نکتہ سنجی سے علماء کے اخلاق کی خرابی کے اسباب دریافت کیے۔

تمام خرابیوں کا بڑا سب بیرتھا کہ علاء کو اپنے تمام افعال اور اعمال کی نسبت مذہبی حیثیت کا دھو کہ تھا اور اس لیے ان کو اپنی برائی جملا کی نسبت مذہبی حیثیت کا دھو کہ تھا اور اس کو برا کی کی صورت میں نظر آتی تھی مثلاً ان کو نخالف پر غصر آتا تھا اور اس کو برا بھلا کہتے تھے کہ اعدائے دین کوخوارو ذلیل کرنا عین حمیت اسلام ہے یا مثلاً طبیعت میں جاہ پری ہوتی تھی تو سمجھتے تھے کہ شان وشوکت سے رہنا مثلاً طبیعت میں جاہ پری ہوتی تھی تو سمجھتے تھے کہ شان وشوکت سے رہنا

ندہب کے اعز از کے لیے ضروری ہے یا مثلاً مباحثہ ومناظرہ کے ذراعیہ ے مقتدائے عام بنا جا جے تھے وان کانفس ان کی تائید کرتا تھا کہ الل بدعت کے مقابلے کرنے ہے بوھ کراسلام کی کیا خذمت ہو عتی ہے ای طرح تمام برے جذبات ان کوعمرہ پیرائے میں نظرآ تے تھے۔ مناظره ومجادله: اخلاق ك خرابي كالكراسب مناظره اور مجادله كارواج تفاردوسرى صدى بيس بيطريقه پيدا موتفا كه سلاطين اورامراءايينه دربارول بثن مجالس مناظر ومنعقد كرتے تنے اورعلاءان میں شریک ہوکر آپس میں علمی مباحث کرتے تصارفتہ رفتہ اس کارواج عام ہوگیا یہاں تک کہ کس کے ہاں ماتم پری میں بھی علاء جمع ہوجائے تھے تو مناظرہ شروع ہو جاتا تھا چتانچہ ابن البکی نے طبقات الثافعيہ ميں تصرت اس رواج کا ذکر کیا ہے میطریقداس قدرلازی ہوگیا تھا کہ جب امام غزالی دوبارہ بغداد میں طلب کیے گئے تو ای بنا پرانہوں نے انکار کیا تھا کہ وہاں مناظرہ کے بغیر جارہ تہیں اور میں اب مناظرہ سے توبہ کر

بیطریقه گونلم ونن کی وسعت اور ترقی کے لیے مفید تھالیکن رفتہ رفتہ اس نے بہت کی اخلاق برائیاں پید کردی تھیں۔

امام صاحب نے خاص اس مسلد پر اخیا، و العلوم میں ایک جداگاندعنوان قائم کیاجس کے الفاظ یہ ہیں۔

الباب الربع في سبب اقبال چوهاباب الربيان من بي كولوگ المحلق على علم الحلاب علم خلاف بركول زياده كرك و تفصيل اقبات المناظرة بين اور مناظرة وجدل من كيا و المحدل شرط ابا حتها - آفتين بين اوراس كے جائز ومباح مونے كى كيا شرطين بين -

اس مضمون میں پہلے امام صاحب نے اس طریقے کے قائم ہونے کی تاریخ لکھی ہے چنا کچہ لکھتے ہیں۔

آ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے بعد جب خلفائے راشدین نے شان خلافت ہاتھ میں لی تو چونکہ ان کوخو دااجتہاد کا درجہ حاصل تھا اس لیے مسائل فتہیہ وہ خو دائی رائے سے فیصل کرتے تھے خلفائے راشدین کے بعد جولوگ مندخلافت پر بیٹھے وہ علوم دیمیہ سے کم واقفیت رکھتے تھے اس لیے ان کوفقہا سے استعانت کی ضرورت پیش آئی ۔ اس ذمانے تک ایسے فقہا موجود تھے جن میں صحابہ کا انداو پایا جاتا تھا اور ۔ اس ذمانے تک ایسے فقہا موجود تھے جن میں صحابہ کا انداو پایا جاتا تھا اور ۔ اس لیے وہ سلطنت اور حکومت کے تعلقات سے گریز کرتے تھے لیکن چونکہ ان کے بغیرا فا اور عدالت کا کا منہیں چل سکیا تھا خلفائے بنوامیہ کو چونکہ ان کی خذمت میں منت ولجاحت کرنی پڑی تھی۔

یہ حالت دیکھ کرتمام لوگ فقہ پر ٹوٹ پڑے اور اس فن میں مہارت حاصل کر کے معزز عہدوں پرمتاز ہوئے لیکن جس قد ران کی تعداد بڑھتی گئی ان کی قدراوران کا اعزاز گھٹتا گیا نوبت یہ پینچی کہ فقہا پہلے مطلوب تھے تواب طالب بن گئے۔ اس زمانے میں سلاطین کومناظرہ ومیاہے کا تماشاد یکھنے کا شوق ہوان کی رغبت دیکھ کرعلاء نے اس طرف توجہ کی اور رفتہ رفتہ یہ ایک ستقبل فن بن گیا جوآج تک برابرتر فی کرتا جاتا ہے۔

اس کے بعدامام صاحب نے نہایت تفصیل سے بیٹابت کیا ہے کہ مناظرے سے تفاخر حسد رشک ضد جاہ برستی جب مال فضول گوئی قسادت قلب پيدا ہوتی ہے اخير میں لکھتے ہیں۔

ولا يسنفك اعظمهم دينا و برك سے برك ويتدار اور بوك اکشر هم عقلاً من حمل من سے برے عاقل علاء میں بھی جو مناظرہ کے شغل میں رہتے ہیں ان مواد هذه الا خلاق\_ اوصاف کا کچھ نہ کچھ مادہ ضروریایا

جا تا ہے۔

يه عيوب وه تف جوخود علاء من يائے جاتے تھے۔عام طورير ملک اور توم کی حالت اس وجہ ہے خراب تھی کہ علاء آ زادی اور دلیری کے ساتھ قوم کی ہدا خلاقیوں کو ظاہر نہیں کر سکتے تھے اس وجہ پیھی کہ علاہر فتم کے ذرائع معاش کوچھوڑ کرسلاطین اور امراء کے وظیفہ خوار بن گئے تھے۔اس دظیفہ خواری نے ان کی زبانیں بند کر دی تھیں وہ ہرتم کے ظلم جو رتعدی کورعایا پر ہوتی تھیں اپنی آئکھوں سے دیکھتے تھے اور زبان تک نہیں ہلا سکتے تھے سلاطین اور امراء ندسے زیادہ عیاش تھے اور شہوت یرست ہوتے جاتے تھے اور ان کی دیکھا دیکھی عوام میں پیاڑ پھلتا جاتا تقالیکن علاءمطق روک ٹوک نہیں کر سکتے تتھے اور کیونکہ کرتے ۔

#### آسين شكرآ لودمكس رانشور

ای بنا پرامام صاحب نے خاص اس بحث پر کہ سلاطین کی وظیفہ خواری جائز ہے پانہیں ایک نہایت مفصل اور مدلل مضمون لکھااور یہ فیصلہ کیا کہ وظیفہ خواری ابلحاظ (غلب) حرام مطلق ہے چنانچہ لکھتے ہیں۔ ان اموال السلاطين في عصر سلاطين كي تمام آ مدنيا ل مارے ناحرام كلها اواكثرها زمانے میں کل یا قریب کل تھن فسكيف لاوالسحسلال حرام بین اور کیون حرام نه ہوحلال هوالصدقات والفي والغنيمة آمدنی صرف زکوة فی اور غنیمت ولا وجودلها ولم يبق الا ہے سوان کا سرے سے وجود ہیں حزية وانهاتوحذبا نواع من -رەگيا جوبيەدە ايسے ناجائز ظالمانە الظلم لا يحل اخذهابه طریقے سے وصول کیا جاتا ہے کہ حلال نہیں رہتا۔

علماء وظائف کوال بنا پر جائز سجھتے تھے کہ قرون اولی صحابہ اور تا ہجین کوسلطنت کی طرف سے وظائف ملتے تھے اور وہ لوگ قبول کرتے سے ۔امام صاحب اس استدالال کوتقل کر کے لکھتے ہیں کہ قیاس مع الفارق ہے اولاً تواس زمانے میں محاصل سلطنت ایسے مشتبہ تھے دوسرے برا فرق ہے کہ اس زمانے میں امراء اور حکام علاکی استمالت اور رضا برا فرق ہے کہ اس زمانے میں امراء اور حکام علاکی استمالت اور رضا جوئی کے حاجمند تھے ۔خود ان کی طرف سے درخواست اور آرز دہوتی تھے اور علماء میں سے کوئی شخص وظیفہ قبول کر لیتا تھا تو وہ آپ ممنون ہوتے سے اور علماء میں سے کوئی شخص وظیفہ قبول کر لیتا تھا تو وہ آپ ممنون ہوتے سے اس وجہ سے صحابہ تا بعین کو با وجود وظیفہ خواری کے امرحق کے اظہار سے اس وجہ سے صحابہ تا بعین کو با وجود وظیفہ خواری کے امرحق کے اظہار

میں کھی پاک نہیں ہوتا تھا۔ وہ بحرے درباروں میں خلفائے بنوامیہ کو زحمر دو نے کرتے تھے اور خلفاان کے سامنے سرتسلیم نم کردیے تھے ۔ بخلاف اس کے اجکل وظائف کے حاصل کرنے کے لیے بیاموار اختیار کرنے پڑتے ہیں ۔ سوال درباری آ مدورفت دعا وثنا بادشاہوں کے اعتراض ومطالب ہیں اعانت جلوس وغیرہ میں شرکت جاں نثاری کا اظہار سلاطین کے عیبوب کی پردہ پوشی بیشرائط گنا کرامام صاحب لکھتے ہیں۔

لم ینعم علیهم بدرهم واحد اگران میں ایک شرط کی بھی تھیل رہ ولو کان فی نصل الشافعی ۔ جائے تو سلاطین ایک درہم بھی نہ دیں گے کومولوی صاحب کارتبہ امام شافع کے برابرہو۔

# اصلاح ملكي

اسلام اگرچہ حکومت اور سلطنت قائم کرنے کے لیے نہیں آیا تھا لیکن کچھ حالات موجود ہ کے اقتضا سے اور کچھ اس وجہ سے کہ اسلام کا نظام ایباوا تع ہوا تھا کہ خواہ مخواہ خلافت وسلطنت کا قالب اختیار کر لیتا۔ ابتداء ہی سے حکومت کی بنیاد پڑگئی تھی لیکن بیر حکومت بالکل جمہوری تھی اور جمہوریت سے اسلام کا اقتضا بھی تھا۔

امیر معاویہ نے جمہوریت کے بجائے شخصی سلطنت قائم کر کے اپنے بنیے پر یک کا جائے تھی سلطنت کا وہ دیریا سلسلہ قائم ہو

گیا جو آج تک قائم ہے ۔ شخصی حکومت کی جو خصوصیتیں ہیں اگر چہ روزاول ہی پیدا ہوئی شروع ہوگئی تھیں لیکن چونکہ حکومت کے ارکان عرب تھے اور صحابہ کا وجود باحود باتی تھا شخصیت میں بھی جمہوریت کا انداز پایا جاتا تھا۔ ایک معمولی آ دمی سر در بار خلفائے بنوامیہ کوٹوک دیتا تھااوروہ با وجود سطوت جباری کے گردن جھکادیتے تھے۔

بنوامیہ کے بعد عباسہ کا دور ہوا یہ خاندان علمی فوحات میں نہایت نامور ہوا چنا کچہ یورپ اور العیا میں آج بھی ان کی علمی یا دگار باقی ہے لیکن قلم کے ساتھ ملوار سنجل سکی نتیجہ یہ ہوا کہ سو برس کے اندر اندر در بار پرترک اور ایرانی چھا گئے بلکہ بچے یہ ہے کہ حکومت کا تاج ان کے ہاتھ میں آگیا وہ جس کے سر پر چا ہے تھے رکھ دیتے تھے اور جس کے سر یا جو ہیں آگیا وہ جس کے سر پر چا ہے تھے رکھ دیتے تھے اور جس کے سر اور اور اس قتم کی خود مختار انہ سلطنت قائم ہوگئی جس پر گمان ہوتا تھا کہ اور اور اس قتم کی خود مختار انہ سلطنت قائم ہوگئی جس پر گمان ہوتا تھا کہ کیقا دو کی و منظر ل و تجرکا قالب بدل ایا ہے ۔ سلاطین کی خود مختاری کی خود مختاری کی اور کی کی اور کی کی اور کی کے ایک ایک فرد مختاری کی ہوگئی کہ معلومیات کی یہ کیفت کی روک اور کی افتد ادر کھتے تھے سلاطین کی بخشش وانعام نے ان کی بوتی برند کر دی تھیں ۔

امام غزائی نے جس زمانے میں نشو ونما پایا۔ ملک شاہ سلجو تی کا زمانہ تھا جونہایت عاول اور کرم گستر بادشاہ تھا اور اس کی حکومت اس صد تک عمدہ تھی جس حد تک ایک شخص حکومت ہوسکتی ہے ملک بادشاہ نے ساتھ میں انتقال کیا۔اس کے تینوں میٹے بر کیارت محم سخیر حکومت کے دعویدارہوئےاورجس کو جہاں تک قوت واقتد ارتفا خاص خاص حصہ ملک پر قابض ہوگیا۔ محمد اور برکیارت میں ایک مدت تک نہایت خوزیز لو ائیاں قائم رہیں نتیجہ بیہ وکہ شہر تباہ ہوگئے و یہات اور قصبات میں خاک اڑنے لگی ہزاروں جانیں ضائع ہوگیں۔ امن وا مان جاتارہا بیسب ہولیکن علما کے دین اس خیال سے چپ بیٹھے و یکھا کیے کہ ان کا کام جنازے کے نماز پڑھنا اور وضو و طہارت کے مسائل کا بتا دینا ہے باقی۔ رموز مملکت خویش خسرواں واند

لیکن امام غزالی کی حالت عام علاء ہے الگ تھی ایک طرف توان کا پیخیال تھا کہ سلاطین کو جور وتعدی سے روکناان کا خاص فرض ہے جوامر بالمعروف كى حيثيت سے خود قرآن مجيد ميں منصوص ہے دوسري طرف سلطنت کے مقاصد کا تجربہ جس قدران ہوتھادوسروں کونہیں ہوسکتا تھا۔ سلاجقہ کے دربارخلافت میں باریاب تھے اور ملکی معاملات میں اکثر ان ہے مشورہ کیا جاتا تھا سلاھ ہے در بار میں بھی اکلی آید در دنت تھی اور وزرائے سلجو قیہ سب کے سب ان کے اراوت مندااور حلقہ بگوش تھے۔ دی بارہ بری کے متواتر سفرنے جس کی مسافت خراسان بیت المقدیں تك تقى ان كوتمام مما لك اسلاميكى ايك ايك جزوى عالت سے واقف كرديا تفا-ان تجربول مين ان كوصاف نظرة يا كه سلطنت كظم ونسق میں جمہوریت کی قتم کا اثرنہیں رہا ہیت المال کی وہ حالت تھی کہ حضرت ابو بکر گو پچاس رویے ماہوار ہے بھی زیادہ ندل سکے یا بینوبت پیخی کہ سلطان سنجرنے ایک دفعہ ایے معثوق سنقر کو جو ایک ترکی غلام تھا ۔ لاکھوں روپے کی جا گیرات اسباب مال ومتاع کے علاوہ سات لاکھ اشرفیاں نفتزدے دیں۔

ان تمام خرابیوں کی بنیاد بیتھی کہ حکومت وسلطنت کے متلعق رعایا اورعوام کو کس فتم کے اظہار رائے کی آ زادی حاصل نہتی بادشاہ وقت اگر ملک کی مخرے یا بھا نڈکو بخش دیتا تو کسی شخص کوزبان کھولنے کی جرات نہیں ہو علی تھی ۔ ایک مدت کے اس طرزعمل نے بادشاہ کوخدا کی طرح حاکم علی الاطلاق بنادیا تھا۔ جس کے احکام میں کی چون و چرا کی مجال نہیں ہو سکتی تھی ۔ اس وقت ملک کی اصلاح کا سب سے بواکام بیتھا کہ نہایت آ زادی اور دلیری سے سلاطین کو ان کے عیوب و مظالم سے مطلع کیا جائے اور عام لوگوں کو بتایا جائے کہ اس شخص کو بہی جق حاصل مطلع کیا جائے اور عام لوگوں کو بتایا جائے کہ اس شخص کو بہی جق حاصل مطلع کیا جائے اور عام لوگوں کو بتایا جائے کہ اس شخص کو بہی حق حاصل مطلع کیا جائے اور عام لوگوں کو بتایا جائے کہ اس شخص کو بہی حق حاصل مطلع کیا جائے اور عام لوگوں کو بتایا جائے کہ اس شخص کو بہی حق حاصل ہے۔

امام صاحب نے ان دونوں فرضوں کونہایت خونی سے ادا کیا۔ سلاطین کے مقابلہ میں جو چیزلوگوں کو آزادی سے روکی تھی دہ یہ تھی کہ اہل علم دونوں عموماً سلاطین کے وظیفہ خوار تھے اور ان کے دربار میں آ مد ورفت رکھتے تھے اس لیے سب سے پہلے امام صاحب نے اس کا قلع قع کیا اور دونوں کونا جائز اور حرام قرار دیا۔

. احياءالعلوم باب خامس ذكرا وررات السلاطين ميں لكھتے ہيں \_

ان اموال السلاطين في عصر جارب زمان على سلاطين كي جس نا حسرام كلها او اكشرها قدرآ مدنى هكل يا قريب كل حرام في كل والسحلال هسو جاور كيون حرام نه جوطال آ مدنى المصدقات الفي و الغنيمة و لا جيزون كا اس زمان على وجود بي وحسودلها ولسم يسق الا جيزون كا اس زمان على وجود بي المحديث وانها توحد بانواع خيس صرف جزيره كيا هوا يك لحديث وانها توحد بانواع خيس صرف جزيره كيا هوا يا الطلم لا يحل احدها به م

اى باب مى ايك اورموقع پر لكھتے ہيں۔

وجمیع مافی اید یهم حرام - جو پھان سلاطین کے ہاتھ میں ہے

سبحرام ہے

سلاطین کے ہاں آ مدورفت رکھنے کے متعلق احیاء العلوم میں لکھتے ہیں۔
لحالت الثانیة ان یعتزل عنهم دوسری حالت ہے کہ انسان ان فلا یہ احدالت الثانیة ان یعتزل عنهم دوسری حالت ہے کہ انسان ان محلگ حب اذلا سلامة الافیہ فعلیه رہے کہ بھی ان کا سامنا نہ ہوئے ان یعتقد بغضهم علی ظلمهم پائے اور یہی واجب العمل ہے ولایحب بقاء هم ولایشنی کیونکہ ای میں عافیت ہے انسان پر علیہ مسلم ولایست جب عن ہے اعتقاد رکھنا فرض ہے کہ ان ظلم احدوالهم ولایست خب عن ہے اعتقاد رکھنا فرض ہے کہ ان ظلم احدوالهم ولایست قب الی یعض رکھنے کے قابل ہے انسان کو احدوالهم ولایست میں میں عافیت کے انسان کو احدوالهم ولایست میں میں عافیت کے انسان کو احدوالهم ولایست میں المتصلین بھم۔

ہوندان کی تعریف کرے ان کے حالات کا پرسال ہوند ان کے مقربوں سے میل جول رکھے۔

احیاءالعلوم میں جہاں اس مضمون پر بحث کی ہے کہ سلاطین کے دربار میں جانا ناجائز ہے۔ناجوازی کی دلیل میں لکھتے ہیں انسان کو سلاطین کے دربار میں ہرقدم پر گناہ کاار تکاب کرنا پڑتا ہے۔ پہلامر حلہ سیہ کہ شاہی مکانات بالکل مفصوب ہوتے ہیں اور زمین مفصوب میں قدم رکھنا گناہ ہے۔ دربار میں پہنچ کر سرجھکا نااور ہاتھ کو بوسد ینا ہوتا ہے اورظلم کی تعظیم کرنا گناہ ہے دربار میں ہر طرف جو چیزیں نظر آتی ہیں یعنی بردہ ہائے زرنگاہ البئمہ ریٹمیں ظروف زریں سیسب حرام ہیں اوران کو دکھے کر جیپ رہنا داخل معصیت ہے اخیر میں با دشاہ کی جان کی سلامتی کی دعا مائنی پڑتی ہے اور ریگناہ ہے۔

چونکہ اکثر لوگ دربارداری کے جواز کی یہ پیش کرتے تھے کہ بررگان سلف سلاطین کے ہاں آ مدورفت رکھتے تھے اس لیے امام صاحب اس استدلال کے جواب میں لکھتے ہیں کہ

ہاں ہزرگان سلف سلاطین کے ہاں آ مدورفت رکھتے تھے لیکن کیونکہ؟

ہشام بن عبد الملک جج کرنے لگا تو طاوس میانی کوطلب کیا انہوں نے دربار میں میں پہنچ کرفرش کے کنارے جو تیاں اتار دیں۔ پھر اسلام علیک کہہ کر اس کے برابر میں بیٹھ گئے اور کہا ہشام تیرا مزاج کیاہ۔ بشام کوخت فعد آیا اور کہا یہ کا گنا خانہ در کین ہیں۔ نہ جھ کو امیر الموشین کہہ کر خطاب کیا نہ کنیت کے ساتھ میر نام لیا نہ میرے ہاتھ چوے ۔ طاوس نے کہا ہاتھ تو میں نے اس لیے نہیں چوے کہ بیل نے حضرت علی ہے سنا ہے کہ صرف دو مخصوں کا ہاتھ جو منا جا کڑ ہے ہوی اور بچہ کا ۔ امیر الموشین کا لفظ اس لیے استعمال نہیں گیا کے تمام مسلمان تھے کو امیر الموشین نہیں بچھتے ۔ اس لیے اگر بیں یہ لفظ استمعال کرتا تو جمونا ہوتا کنیت کی یہ نفیدہ ہے کہ قرآن بھید بیلی مولی اور اولیا کے نام بغیر کنیت کے لیے ہیں مثلاً داؤ دسلیمان عیلی مولی اور کا فروں کو کنیت کے سنا میں خوادر کہا بھی کو ہوت کرو ۔ طاوس کے جو اسال میں گے دور ن میں بڑے برے سانب اور کہا بیلی کے جو رعایا پر گھو ہوں گے جو اسال میں کو کا فیس کے اور ڈیک ماریں گے جو رعایا پر ظلام کرتے ہیں ۔ یہ کہہ کرا شھے اور چلے گئے ۔

خلفہ منعور جب مقام منی میں پہنچا تو سفیان توری کو بلا بھیجا اور
کہا کہ جھ سے درخواست کیجے۔سفیان نے کہا خداسے ڈرو دنیا جرب
جورا درظلم سے لبریز ہو چکی ہے منطور دوبارہ کہا کہ جھ سے کچھ ما تکے سفیان
نے کہا کہ مہاجرین اور انصار کی آلوار کی بدولت تو آج اس رتبہ پر پہنچا ہے
اور انہی کی اولا دمجوک سے مرربی ہے منصور نے پھروبی درخواست کی
سفیان نے کہا حضرت عرش نے جج کیا تھا تو دس درہم سے پچھ زیادہ خرج نہ
جوئے تھے تو اس قدررو ہے ساتھ لیے پھرتا ہے کہ بار برداریاں بھی اس

سلیمان بن عبدالملک مدید کیا تو ابو جازم کو بلا بھیجا اور کہا کہ کیوں ابو حازم ہم لوگ موت سے ورتے کیوں میں ابو حازم نے کہا چوکہ تمہاری دنیا آباد اور آخرت برباؤے اس لیے تم کو آبادی سے دریائے میں جائے ورگا ہے۔

امام صاهب اس فتم کی اور چند مثالیں لکے کر لکھتے ہیں کہ علائے
سلف کا بیطریقہ تھالیکن اج کل کے علا مصرف اس لیے سلاطین سے ملتے
ہیں کذان کے اخراض ومقاصد کے لیے شری حطیح ڈھونڈ کر نکالیں اور کھی
علائے سلف کی طرح آزاداتہ وعظ پند کرتے ہیں تو مقصد یہ ہوتا ہے کہ
سلاطین کے دل پر آبی تن کوئی اور بے غرضی کا سکہ بھا تھیں۔

#### بادشاہ وقت کے نام مدایت نامه

امام صاحب نے بیتمام خیالات احیا و العلوم میں ظاہر کے جوامام صاحب کے زمانے ہی میں گھر گھر گھیل گئی تھی ای پر قناعت نہیں کی ملکہ خاص طور پر سلاطین وقت کواس تیم کی تخیر یہ بیجیں محر بن ملک شاہ کو جو نجر کا برا اجعالی اوراپ زمانے کا سب سے باوشاہ تھا ایک ہدایت نامہ لکھ کر بھیا جو ایک مختصری کتاب کی شکل میں ہے اور جس کا نام تھی نامہ لکھ کر بھیا جو ایک مختصری کتاب کی شکل میں ہے اور جس کا نام تھی الملوک ہے چونکہ محر ایمان کے فروغ کھنے ہیں اور الکھا ہے کہ بیشانیس اگر شعیف ہوں گی تو تا بت ہوگا کہ خود جڑ میں بھی ضعیف ہے ۔ ان فروغ کی دونت میں قرار دی ہیں جن اللہ مثل نماز روزہ جے زکو تا اور جن العباد یعنی عدل وانصاف چرکھا ہے کہ جن اللہ آسانی سے معاف ہوسکتا ہے کیونکہ عدل وانصاف چرکھا ہے کہ جن اللہ آسانی سے معاف ہوسکتا ہے کیونکہ عدل وانصاف چرکھا ہے کہ جن اللہ آسانی سے معاف ہوسکتا ہے کیونکہ

خدا غفور رجم ہے لیکن تی العباد کے معاف ہو نے کی کوئی تا ہیر نہیں۔

ا۔ سب ہے پہلے تھے کو انا جا ہے کہ حکومت کمتا ہوا اعظیم الثان اور
پرخطرہ فرض ہے آئے خضرت نے فرمایا ہے کہ قیامت ہیں ہے زیاوہ جس کو
عذاب دیا جائے گاوہ خلا کم باوشاہ ہوں کے حصرت عمر قرمایا کرتے ہے
کہ اگر ایک خادثی مکن کی فیر گری مجھ ہے رہ گئی تو قیامت بھی تھے ہے
مواخذہ ہوگا۔ اے بادشاہ دیکے حضرت عمر کو باوجودا ہے کمال اختیاطا عدل
وانصاف کے قیامت مواخذے کا کس قدر روز دہ جنا تھا اور تیزایہ حال ہے
کہ تجھ کی اپنی دھایا کی کچھ برواہ نہیں اور پر کھنا ہوا تا کہ تیز ہے ملک
والوں کا کیا جال ہے

 جھوکومرف اس پر قاصت نہیں کرنی چاہیے کہ تو خوظ کا اراکاب نہیں کرتا بلکہ تو اس بات کا فیمہ دارے کہ حیرے خلام خدم وحثم جہدوں دارعامل کسی پرظلم نذکر نے یا کہیں۔

ایماالسلطان اگرتو دنیا کے خطوط کی غرض سے لوگوں پرظلم کرتا
ہوتو غورسے دیکھ و نیا وی حظوظ کیا ہے اگرتو کھانے کا زیادہ حریص ہوتو
ہانور ہے اگر جزیر دو بیا کے استمعال کا دلدادہ ہے تو مردعورت ہے اگر
اپ غیض و عضب کے قابل بی ہے تو آدی کی سودت کا در تدہ ہے۔
سا ہر معالمے میں تھے کو ریفرش کر لیمنا چاہیے کہ تو آیک آدی ہے ادر
فرماز دارکو کی ادر خص ہے اس صورت میں اس بات کا اندازہ کر سے کہ
جومعا ملہ تو ادروں کے ساتھ کرنا چاہتا ہے اگر تیز ہے ساتھ کیا جاتا تو پہند

زیروستوں کیساتھ چائز رکھنا چاہتا ہے تو تو دغایاز وخان ہے۔ سم۔ مجھ کو میرکوشش کرنی چاہیے کہ تمام رعایا تھھ سے شریعت کے

اصول کے موافق رامنی اور خوشنود ہے۔

اس منم کی یہت می ہوایتیں امام صاحب نے اکھیں اور ہرایک ہدایت کی ولیل میں خلفائے راشدین اور سلاطین عادل کی نہایت موثر حکایتر نقل کیں۔

ووی هیں جب امام صاحب کونا گیزیز اسباب کی وجہ ہے جس کتاب کا ذکر کتاب کے پہلے حصہ میں گذر چکا ہے محمد شاہ کے دربار میں جانا پڑا تو رودرروجواں سے تفکلو کی اس کے چندفقرے یہ تھے۔

سلطان ملک کابادشاہ ولپ ارسلان وطغرل بیک از زیر خاک بزبان حال ہے گویندومناوی ہے کنند کہ یا ملک یا قرۃ العین یا فرزندعزیز زینبارا گر بدانی کہ ماہر چہ کا ررسیدیم کاربائے باجول دیدیم ہرگزیک شب سیرنخوری۔

آ مدیم بعرض کردن حاجت که دوست کے عام دیکے عام آ نست کہ مرد مان طوس ہوش کر دن حاجت که دوست کے عام دیر چہ بوچہ بو داز سر مان طوس ہوش باختہ و پراگندہ بو دند در ظلم و ہر چہ بوچہ بو داز سر ماد ہے آ بی جاہ شد بدیشال رحمت کن تاخذ ا تعالی برتو رحمت کندگر دن مومنال از بلاد محنت گرستی بشکست چہ باشد آگر گردن ستوران تو از ساخت در فر فرق کند د

## امام صاحب کی کوششوں کے نتائج

اس بات کا پید لگانا مشکل ہے کہ امام صاحب کی ان کوشٹوں کا کیا نتیجہ ہوا۔ ہادے مورفین واقعات کو اس قدر سادہ اور پراگندہ لکھتے ہیں کہ واقعہ کے اسباب یا تو بالکل نہیں لکھتے یا لکھتے ہیں تو واقعہ سے جدا لکھتے ہیں تاریخوں ہی پیش واقعات ایسے موجود ہیں جن سے قیاس ہوسکتا ہے کہ امام صاحب کی کوشش بلکل را تکال نہیں گئی لیکن افسوس ہوسکتا ہے کہ امام صاحب کی کوشش بلکل را تکال نہیں گئی لیکن افسوس ہے کہ کسی مورخ نے بیر تفریح نہیں کی کہ واقعات کا ظہور میں آنا امام صاحب کے اثرے تھا۔

بهرحال وه وقعات بيريس

ملک کی بہتی اور جورظلم کے رواج کا سب محمد شاہ اور بر کیارت کی خانہ جنگیاں تھیں ہے ہوئیا۔ خانہ جنگیاں تھیں دونوں میں سلم ہوئیا۔ ان چھی محمد شاہ نے ہرتم کے فیکس محصول برگار پروانہ راہدری وغیرہ وغیرہ معاف کر دیئے اور یہ تھم تختیوں پر لکھ کر بازاروں میں آویزان کہ گیا۔

علامہ ابن اشر نے محدث او کے حالات میں لکھا ہے کہ ایک دفعہ کی ۔ تاجر نے قاضی کے ہاں نالش پیش کی کہ فلال عامل کو بادشاہ نے حکم دیا تھا کہ میر سے مال کی قیمت دلا دے لیکن وہ ٹال مٹول کرتا ہے۔ قاضی نے این غلام ساتھ کر دیے اتفاق سے خود محمد شاہ کی طرف ہے آ لکلا اور حقیقت حال دریافت کی فلاموں نے کہا مدعا علیہ کوعد الت میں لانے کے حقیقت حال دریافت کی فلاموں نے کہا محمد شاہ کی جاتے ہیں۔ بادشاہ نے معلیہ کا نام پوچھا فلاموں نے کہا محمد شاہ

بادشاہ کونہایت رہے ہواا درای وفت عال کوطلب کیا اور خت تنبیہ کی اس واقعہ کے بعد ہمیشہ اس بات پر افسوں کرتار ہا کہ میں عدالت میں عاعلیہ کی حیثیت سے کیول حاضر نہ ہوا تا کہ آئندہ کسی کوئی کی تنلیم سے عار نہ ہوتا۔

علامه موصوف نے محدثاہ کے حال میں پیمی لکھاہے۔

وعلم الامراء سيرته فلم امراه كوجب محمر شاه كا مزاج اور بقدم احد منهم على الظلم طريقة معلوم بوتو يحركى فظلم كى

و کنفوا عنه جرات ندکی اورسب نے ظلم ہے

باتحد فينج ليا-

یدوہی چزیمی جس کے امام صاحب نے ساری محنت اٹھائی تھی۔

### وزراء اور امراء کے نام خطوط

دولت سلی قید میں چونکہ سلطنت کا تمام تھم ونتی اصل میں وزراء کے ہاتھ میں ہوتا تھا سلاطین صرف کشور کشائی میں معروف رہتے تھے اس لیے آمام صاحب فے ان تمام وزرا کو جود قانو قاوز ارمیت کے رتبہ پر پہنچے نہایت آزادی اور دلیری سے خطوط اور جرایت تاب میں لکھے۔

نظام الملک کے انقال کے بعد جن لوگوں نے وزارت کا رہبہ حاصل کیاان کے نام حسب ذیل ہیں۔

فخر الملك: نظام الملك كاسب سے بردا بنیا تعاد ١٨٠ ه مي بركيار ق كا وزارت كا وزارت كى

عنده دیں ایک باطنی دھتی کے ہاتھ سے مارا گیا۔ صدر الدین محمد: فخر الملک کا بٹیا تھا باپ کے مرنے کے بعد وزیر اظلم مقرر یوااا 2 دی آل ہوا۔

احد بن نظام الملك: منهم مين سلطان محدثاه بن ما لك شاه نے اس كو وزير مقرركيا اور قوام الدين نظام الملك مدر الاسلام كا خطاب ديا المحديد وزارت معرول موار

امام صاحب ان سب وزرا کو دفتا نو قا خطوط کے ذریعے سے عدل وانصاف کی پابندی کی تاکید کرتے تھا کیک خط جوفخر الملک کے نام قداس کی ابتدااس طرح کی ہے۔

امیر حمام نظام اور اس حتم سے جتنے الفاظ بیں سب تکلف اور بناوٹ کے الفاظ بیں اور آنخضرت نے فرمایا ہے کہ بین اور امت کے پر بیزگارلوگ تکلف ہے بری بین خاتے بین لکھتے ہیں۔

صحت کے افتیار کن دیااز دست شیطان ژسته باشد -ایک دوسرے خطیس جوفخر الملک کے نام لکھتے ہیں -

اید دوسرے حطی بوسر اسلامی استان بدائد اس می دوامغال برانکه اس شهر می قط وظلم ویران بوده تاخیرتواز سفرای دوامغال بود بهدی ترسید عدود بقاتان از یم غله می فروطند وظالمان از مظلومان عذری خواست ماکنون که اینجارسیدی بهمه بر اس خوف برخاست و د بقامان وخبازان بندی غله دوکان نها و ندوطالمان دلیر کشتند اگر کے کاریں شہر بخلاف ای حکایت میکند وشمن دین تست بدائل دخائے مرد مان طوی بینی و بدی مجرب ست وعمید رالی بسیاد کرم بندید بیونت

تا حال دے عبرت ہمد گشت بشنوایں عجائے تلقی استعت از کیکہ اوطمع گاہ خویش را ہمہ سلاطین وواع کروہ است تا ایں بخن می بتواند گفت وقد رایں بشناس کہ نہ ہم س کہ جزایں میگوید باتو طمع دے جاب ست میاں اور کلمنة الحق۔

مجيرالدين كوايك خطام لكصع بين

امام فریا درسیدن خلق برعموم واجب ست که کارظلم از حد در گذشته و بعد از ان که من مشاهداین حال می بودم قریب یک سال ست که از طوس هجرت کرده ام تا باشد که از مشاهده خالمان به رحمت و به حرمت خلاص یا بم چون مجکم معاودت افخارظلم مجتال متواتر ست.

ایک دوسرے خطی کھتے ہیں کہ حق کی تخی کی برداشت کرنا نہایت مشکل کام ہے تاج الملک اس سعادت سے محروم رہا اور اپنے کردار کی سزایا کی ۔ اس کی حالت کود کھ کر مجد الملک کو عبرت بکڑنی چاہیئے سے لیکن اس نے بھی بچھ خیال نہ کیا اور آخر جاہ ہوا پھر موید الملک کی باری سے لیکن اس نے بھی بچھ خیال نہ کیا اور آخر جاہ ہوا پھر موید الملک کی باری آئی وہ بھی غفلت سے نہ چونکا اور اس کا نتیجہ اٹھایا اب تیری باری آئی۔ آئی وہ بھی غفلت سے نہ چونکا اور اس کا نتیجہ اٹھایا اب تیری باری آئی۔ اس کے بعد لکھتے ہیں۔

و تحقیقت شاسد که بیج وزیر بدین بلا بهتلا نبود که دے۔ در دوزگار بهج وزیرال ظلم وخرابی نرفت که اکنول میر ددواگر چه دے کاره داشت دلکن ورخیر حنیل ست که چول ظالمال راروز قیامت بهوا خذو کندیم متعلقان دادیم ایشال را بدال ظلم لگیرند مسلمان را کا رد باستخوال رسید ومتاصل کشند و چرد نیانے که قسمت کروندا ضعاف آل از رعیت بعد وبسلطان نر سيدوورميا ندارذال عوامان وطالمان مردند

امام صاحب نے ای پر اکتفائیں کیا بلکہ تمام قوم میں بیرور پھوئی چاہی انہوں نے نہاہ ۔ آزادی اور دلیری سے بیخوئی چاہی انہوں نے نہاہ ۔ آزادی اور دلیری سے بیخوئی کی دوک ٹوک ہر مسلمان کا فرض ہے احیا کا لعلوم میں ہے کہ سلاطین اور امراء کی روک ٹوک میں فساد ملی اند بیٹر ہوتو نا جائز ہے لیکن اگر صرف اپنی جان و مال کا خطرہ ہوتو نہ مرف جائز ہے بلکہ نہا یت مستن اگر صرف اپنی جان و مال کا خطرہ ہوتو نہ مرف جائز ہے بلکہ نہا یت مستن ہے بررگان سلف ہمیشدا پی جان کو خطرہ میں ڈال کرآ زادی سے کام لیتے سے اور سلاطین اور امراء کو ہر موقع پر روکتے ٹوکتے رہتے تھے۔ اس میں اگر کوئی شخص جان سے مارا جاتا تھا تو خوش نصیب خیال کیا جاتا تھا۔ کیونکہ وہشمادت کا درجہ یا تا تھا۔

ایک دفعہ امیر معاویہ نے لوگوں کے وظیفے روک دیئے تھے اس پر ابومسلم خولانی نے سرور باراٹھ کر کہا کہ اے معاویہ آمدنی تیری باپ کی کمائی نہیں ہے۔

الوموی شعری کی عادت تھی کہ خطبہ میں حضرت محر شانام لے کر ان ملے حق میں دعا کرتے ہے اور حضرت محر شکے سواا در کسی صحابی کا ذکر نہ کرتے ہے فتہ بن محصن نے عین خطبے میں کھڑے ہوکر پوچھا کہتم ابو بکر کا نام کیوں نہیں لیتے کیا عمر ابو بکر سے افضل ہیں؟ ابوموی شعری نے یہ واقعہ حضرت عمر کو گھی ہے۔ حضرت عمر کی فتہ نے ختہ کو مدینہ میں طلب کیا فتہ نے حضرت عمر کی فذمت میں حاضر ہوکر کہا تم نے کس میں سے جھے کو یہاں طلب کیا ہے؟ حضرت عمر نے کہا ابوموی اشعری ہے تم سے کیا معاملہ پیش طلب کیا ہے؟ حضرت عمر نے کہا ابوموی اشعری ہے تم سے کیا معاملہ پیش طلب کیا ہے؟ حضرت عمر نے کہا ابوموی اشعری ہے تم سے کیا معاملہ پیش

آیا۔ انہوں نے واقعہ کی هیقیت بیان کی حیزت عررونے گے اور کہا واللہ تم برحق ہو چرکہا محد بعد اور کہا

جائ بن پوسف نے حلیط زیارت کوائی دربار میں بلایا اور کہا کہتم جھ کوکیسا بھتے ہو حلیط نے کہا تو خدا کا دشمن ہے جائے نے کہا اور امیر الموشین عبد الملک بن مروان حلیط نے کہا ۔ اصل تو وہی ہے تو اس کی فرع ہے۔ جائ نے اس پرنہایت بیدروی اور پرجی سے طرح طرح کے عذاب دے کران کوئل کراردیا کیکن انہوں نے اُف تک نہیں۔

ہارون الرشید اور سفیان توری میں مجین کی دوئی تھی جب ہارون خلیفہ ہوا تو سفیان کے طف کی خواہش قاہر کی لیکن انہوں نے پروانہ کی آ خرہارون نے ان کے نام خطاکھا جس کامضمون دیتھا۔

برادرم! تم كومعلوم بك خداف تمام مسلمانوں ميں رشة اخوت قائم كيا ہے بيرے اور تمهادے جو اقتلقات نقے بدستور قائم بيل مثمام ميرے احباب ميرى خلافت كى مبارك بادو يے كوميرے پاس آئے اور ميں نے ان كوگرال بها صلے دينے افسوں ہے كہ آ ب اب تك نہ آئے ميں خود حاضر ہوتاليكن شان خلافت كے خلاف تھا۔ بہر حال آب ضرور تشريف لا ئے سفيان نے خطا كا عنوان پڑھ كر چينك ديا اور كها كر ميں اس جيزكو ہاتھ لگا مانہيں چا ہما جس كو ظالم نے جوا ہے جراسى خط كى بہت پريہ جواب كھود ہا۔

از بنده ضعیف سفیان بنام بارون فریقید دولت! میں نے تم کا پہلے اطلاع دے دی تھی گر جھے سے اورتم کو کی تعلق نہیں رہائم نے خطی خود سلیم کیا تھا کہم نے مسلمانوں کے بیت المال کے روپے کو بے موقع اور بے جائزی کیا اس پر بھی تی نہ ہوئی اور چاہے ہوکہ ہوکہ جو کہ بین تیار ہانے کی شہادت دوں ۔ ہارون تھے کوکل خدا کے سامنے جواب دینے کے لیے تیار ہنا چاہے تو تخت پراجلاس کرتا ہے حریر کا لباس پہنتا ہے تیرے دروازے پر بھی پرہ رہتا ہے تیرے عمال خود شراب بیٹے کی سزاد ہے ہو۔ خود عمال خود شراب بیٹے کی سزاد ہے ہو۔ خود زنا کرتے ہیں اور ذائیوں پر حد جاری کرتے ہیں خود چوری کرتے ہیں اور چروں کے ہاتھ کا لیے ہیں ۔ پہلے ان جرائم پر چھو کواور تیرے مال کو سزاملنی جا ہے گا کہ تیری مشکس بندھی ہوگی تیرے ظالم عمال تیرے اس حال ہے آئیگا کہ تیری مشکس بندھی ہوگی تیرے ظالم عمال تیرے سے بیچے ہوگا ورتو سب کا پیٹوا بن کر سب کو دوز نے کی طرف لے جائیگا میں نے تیری خیرخوائی کاحق اوا کردیا اور اب پھر بھی خط نہ کھینا

یہ خط ہارون کے پاس پہنچاتو ہے اختیار جی اٹھاد پرتک روتارہا۔
ابوسین نوری ایک وفد دریا میں سخر کررہے سے کئی میں بہت
سے منکے دھرے دیکھے ۔ طارح سے بوچھا کہ ان میں کیا ہے۔ اس نے کہا
شراب ہے اور خلیفہ معتصد باللہ نے منگوائی ہے ابوالسین نے ایک کلوی
لے کر ایک منکے کو تو ڈیا شروع کیا۔ تمام حاضرین تحراصے کہ دیکھے کیا
ضحب ہوتا ہے۔ معتضد کو فیر ہوئی تو اس نے ابوالسین کو پکڑ وابلایا ہے کے
تو معتضد ہاتھ میں ایک گرز لیے پینھا تھا۔ ان کو دیکھ کر یو چھاتو کون ہے
انہوں نے کہا محتصد معتضد نے کہا تجھ کو محتسب کی نے مقرر کیا۔ آنہوں

كهاجس في تحد كوظيف مقرركيا

امام صاحب اس متم کے اور بہت سے واقعات نقل کر کے آخر میں لکھتے ہیں کہ ملائے سلف کا پیار یقد تھا۔

دامساالان فسقد تسلات ليمن آج كل طمع في علاء كاز بانير الاطمساع السنة العلماء بندكروى بي الى لي وه چپ بو فست كتراوان تكلموالم كاورا كري كي كتي توان كى حالت تساعد اتوالهم احوالهم الله الله وقت الله وقار مي كاورا منيس بوتى الله وقد سي كها و نيس بوتا الله وحد سي كها و نيس بوتا -

 امام صاحب کی خذمت میں روکراس نے تمام علوم میں نہایت کال پیدا کیا اورائے ذاتی حوصلہ باایام صاحب کی فیض مجمع سے بداردو کیا کہ اسین میں کی بن یوسف کی سلطنت کو مثا کرایک ٹی سلطنت کی بنیاو ڈالے بدخیال اس نے امام صاحب کے سامنے پیش کیا۔امام صاحب چونکہ خود ایک عادلانہ سلطنت کے خواہش ند تھاس کے رائے کو پند کیا لیکن پہلے ایک عادلانہ سلطنت کے خواہش ند تھاس کے رائے کو پند کیا لیکن پہلے بدریافت کیا گراس مہم کے انجام دینے کے اسباب بھی مہیا ہیں یا نہیں۔ محد بن عبداللہ نے اطمینان دلایا تو امام صاحب نے نہایت خوشی سے اجازت دی علامہ ابن خلدون اس واقعہ کے متعلق کھے ہیں۔

جینا کرلوگوں کاخیال ہے کہ وہ ابو حائد غرائی ہے ملا اور اس نے اپنے ولی حالت کے متعلق مشورہ کیا امام صاحب نے اس کی تائید کی ونیا میں ضعیف ہور ہاتھا اور کوئی ایسا سلطان موجود نہ تھا جو تمام امت کو فراہم کر سکے اور وین اسلام کو قائم رکھے لیکن پہلے امام صاحب نے رکھے لیکن پہلے امام صاحب نے اس ہے بوچھا لیار کہ تمہارے پاس اس نے بوچھا لیار کہ تمہارے پاس اتنا سروسامان اور جمیعت ہے یا اتنا سروسامان اور جمیعت ہے یا

نہیں جس سے **توت** اور حفاظت ہو

بذلك فاراده عليه لماكان نيسه فيسه الاسلام يومفدباقطار الارض من احتالال الدولتية وتغويض اركان السلطان الحامع الامته المقيمة لتبلة بعدان ساءله والقبائل التي يكون بها الاعتزاز والمنعة.

ولنقني فيما زعموااباحامد

القرالي دفادضه بذات صدره

غرض محمر بن عبداللہ تو مرت نے واپس جاکرامر بالعروف کے شعارے ایک نی سلطنت کی بنا ڈالی۔ جو مدت تک قائم اور موجدین کے لقب می بکاری جاتی تھی علی بن یوسف کی حکومت میں جو وتعدی بہت بھیل می تھی فون کے علانیہ لوگوں کے گھر میں گھس جاتے تھے اور غفت مآب خاتو توں کے علانیہ اوگوں کے گھر میں گھس جاتے تھے اور غفت مآب خاتو توں کے بادکرتے تھے علی یوسف کے خاندان میں ایک خاتوں جو رتنی مدت سے بیالٹا دستور چلا آتا تھا کہ مردمند پر تقاب ڈالتے اور عورتنی کھلے منہ پھرتی تھیں ۔ ای لحاظ سے بیادگ ملاتے تھے محمد بن تو

مرت نے اول اول اپنی دواؤل بدعوں کے مطابق کر کمر باندھی اور رفتہ رفتہ ای سلطنت قائم ہوگی دور ایک نی سلطنت قائم ہوگی مختم ہوگی میں ایک خص میں ایک ایک فحص میں تو مرمت اسٹ خود فرا مال روائی کا قصہ نیس کیا بلکہ ایک لائق محص جس کا نام عبد المومن تفایح فی شن کیا۔

عیدالمرین احدای کے خاندان نے جس طرز حکومت کی وہ بالکل اس اصول محلموا فق تمي جوالنام غزالي كي تمناهي \_ ابن خلدون كتاب ثالث اخبار بربرفضل ثالث میں عبدالمومن اور اس کی اولا و کے متعلق لکھتے ہیں۔ان کی حکوم سے کا براغداز تھا کرعلا مرکی عزبت کی جاتی محی اور تمام واقعات ومعاملات میں ان سے مطورے میر کام کیا جاتا تھا داد خواہوں کی فرمادسی جاتی تھی دعایا پرعمال ظلم کرتے ہتے تو ان کوسرا دی جاتى تقى ظالمون كاماته روك ديا كيا تعاشاي ايوانوں ميں مبدي تعمير كي منی تھیں تمام سرحدی تاکے جہاں بورے کا ڈانڈ المانا تھا فوجی طاقت ہے مضبوط كرديي مح عظم اورغ وات وفتوحات كوروز اندفزون رقى عى ـ یعقوب جواس سلسله کا تیسرا تخت نشین تفااس کے حالات میں ابن خلکان لکھتے ہیں کہ وہ عادل بادشاہ تھا شریعت کا یابند تنا امر بالمعروف اور التي عن المنكرير لفين كرتا تها اور أس باب مين كي كي روعایت نہیں کرنا تھا۔ بچگا نہ نماز جماعت کے ساتھ پڑھتا تھا۔منہ بوش تفا كمرور سے كمرور سے كمرور فريادلاتا تعاقوراه من كمرا موجاتا تعااوراس کی بوری دادری کرتا تھا اینے خاندان میں صدود شرعیہ کو جاری کرتا تمام ملک کو یا بندنماز بنا دیا تھا۔ شراب خوری کی سخت سزامقررتھی ایک جیب بات یہ ہے کہ تمام علماء اور فقہا کو تھم دیا تھا کہ مسائل فتہیہ میں کسی کی تقلید نہ کریں بلکہ خود قرآن وحدیث واجماع وقیاس سے مسائل کا استبناط کریں چنا نچداس زمانے کے بڑے بڑے علماء مثلاً علامہ ابوالخطاب بن وحید ابوعر حضرت بھنے محی الدین اکبر کسی کی تقلید نہیں کرتے تھے۔

یہ تو اس کی دینداری کا حال تھا بلکی حالت بیتمی کہ اس نے یورپ کے مقابلے میں یوی عظیم الثان نوحات حاصل کیں چنانچہ اس کی تفصیل تمام تاریخوں میں ذکورہے

## امام صاحب پر اسباب خارجی کا اثر

امام صاحب کی تعلیم و تربیت کے جو حالات تاریخ در جال کی کتابوں کے منظر عام پر نمایاں جی اس کا اقتصاد بیتھا کہ امام بہت ایک فقہید یا اصولی یاصوفی یا داغط ہوتے ۔ اس سے بڑھ کریے کہ ان تمام اور صاف کے جائع ہوتے اس سے بڑھ کریے کہ ان تمام اور کہ ان کے جائع ہوتے اور ہر ومف جی اجتہاد کے رتبہ تک پہنچتے جیسا کہ ان کے ہم عمر جو طباعی اور ذہانت میں ان کے برابر سخے اس حد تک پہنچ لیکن امام صاحب نے بخلاف اپنے عمروں کے اقلیم کمال کے بہت کنے جن کا خیال بھی ان کے ہم عمروں کو نہیں سے ایسے نئے ملک فتح کئے جن کا خیال بھی ان کے ہم عمروں کو نہیں گذرا تھا وہ ایک نئے کم کلام کے موجود ہوئے فلند کو فد ہب آشا کیا معقول اور منقول کے تطبیق کی بنا ڈالی علم اخلاق کروسعت دی ۔ نظام معلنت کو اصلاح کی نظر سے دیکھا ۔ ان باتوں کے لیا ہے بیدا ہونے سلطنت کو اصلاح کی نظر سے دیکھا ۔ ان باتوں کے لیا ہونے سلطنت کو اصاف کے پیدا ہونے

کے اسباب بتھے۔

ایک سوال کا اگر چیخفر جواب یہ ہے کہ انام صاحب کو خدائے فطرة مجد واور قادم پیدا کیا تھا اور بھی قابلیت تھی جو مخلف صورتوں میں مخلف ناموں سے بکاری کی لیکن حقیقت بیر ہے کہ مجد واور قادم بھی واقعات خارجی سے متاثر ہوتا ہے ان واقعات کو اس کی ترتی خیالات میں بہت دخل ہوتا ہے

امام صاحب کی ترتی خیالات کا زمانہ بغداد سے شروع ہوتا ہے بغداد دنیا کی ہرقوم فرقے ہر فد ہب کے علاء کا دنگل تھا جہال ہر خص آپ معتقدات وخیالات کو نہا ہے آزادی سے ظاہر کرسکیا تھا۔امام صاحب کی طبیعت میں تحقیق تن کا مادو پہلے سے موجود تھا۔اب اس کے ظہور کا موقع آیا یہ موقع اور علاء الل فن کو بھ ہاتھ آسکیا تھا لیکن علاء دین اپنے گروہ کے سوال اور کس سے ملتا یا کسی کے معتقدات وخیالات سے واقف ہونا فرہی شان کے خلاف ہمجھتے تھے

بہر حال امام صاحب ہر فرقے کے علماء سے طے اور ان کے خیالات سے واقنیت حاصل کی ۔ ان کا خود بیان ہے کہ بین برس کی عمر سے بچاس برس کی عمر تک مید فعظم صوفی مندین ایک ایک سے عقائد کا تہد تک سراخ لگایا دیدین ایک ایک کے عقائد کا تہد تک سراخ لگایا ۔ تحقیقات کا پہلا اثر یہ تھا کہ تعلید کی تمام بندش ٹوٹ گئیں اور قدیم خیالات کی بنیاد متزلزل ہوگئی۔

تحقیقات کے شوق میں امام صاحب نے قلفہ اور عقلیات کی

کا بیں بھی پڑھیں اوران فون مجہدار کا کمال پیدا کیا فلفہ کی تقنیفات میں سے جو کتابیں زیادہ تران کے مطالعہ بیں رہیں بوغلی سنیا کی تقنیفات اورا بن سکویہ کی کتاب تہذیب الاخلاق تھی۔امام راوی شارح صبح مسلم کا بیان ہے کہ میں نے امام غزالی کے شاگردوں سے سنا کہوہ خوان الصفا کے رسالے اکثر دیکھا کرتے تھے امام صاحب نے خود بھی ایک موقع پر ان اخوان الصفا کا ذکر کیا تھا۔

ان تقنیفات کو پڑھ کراما مصاحب کونظر آیا کی نسبت علاء کی بد گانی کہ وہ تمام تر مخالف فد بہب ہے جی نہیں۔ چنا نچہ متقد من اصلال کے سوا بیل فلفہ کے تمام اقسام کوالگ الگ لکھ کر تصریح کی چند مسائل کے سوا باتی کوئی چیز کے خلاف نہیں فلفہ کے عام انکار سے ایک بڑا ضرر جو اسلام کو پہنچ رہا تھا امام صاحب نے اس کو نہایت آزادی سے ظاہر کیا ۔ چنا نچہ لکھتے ہیں کہ ایک بڑا نقصان جو اسلام کو پہنچ رہا ہے کہ بہت سے لوگ اسلام کی جمایت کے بیم فلفہ کے بہت سے مسائل کو فد بہت سے محائل ایسے ہیں کہ فلفہ کے بہت سے مسائل کو فد بہت سے مسائل ایسے ہیں جو دلائل قطعیہ سے ثابت ہیں اس لیے جو تحق ان دلائل سے واقف ہے جو دلائل قطعیہ سے ثابت ہیں اس لیے جو تحق ان دلائل سے واقف ہے دو ان کو قطعی سجھتا ہے اس کے ساتھ جب اس کو یقین دلایا جا تا ہے کہ یہ مسائل اسلام کے خلاف ہیں تو اس کو بجائے اس کے کہ ان مسائل میں مسائل اسلام کے خلاف ہیں تو اس کو بجائے اس کے کہ ان مسائل میں مسائل اسلام کے خلاف ہیں تو اس کو بجائے اس کے کہ ان مسائل میں شہ بیدا ہوتا ہے اس بنا پر نا دان دوستوں سے اسلام کو تخت ضرر پہنچتا ہے۔

www.KitaboSunnat.com

## امام صاحب پر فلسفه کا اثر

امام صاحب كى طبيعت خود فلسفيانه واقع <u>موئى تقى</u> عام علاء فلسفه ے جو برگانی رکھتے تھے تحقیقات کے بعد غلط نکل اس کا بیاثر ہو کہ امام صاحب نے فلسفہ کا یورارنگ چڑھ گیا ۔منقذمن انصلال اورمضون کبیر میں روح کی حقیقت روح کے جو ہر ہونے پر استدلال خرق عادت کی سیم عقلی وخیال عذاب اُ خروی کی حقیقت اُن تمام مسائل کی بعیبه دہی تشریح کی جو بوعلی سینانے شفا اور اشارات میں کی تھی۔احیاءالعلوم میں اخلاق کی ماہیت اخلاق کے اقسام اخلاق عیوب برمطلع ہونے کے طریقے اولا د کی تربیت میتمام مضامین سرتا پا ابن مسکویہ سے ماخوذ ہیں جو نکات خودا مام صاحب کے ایجاد ہیں ان کا ماریخمیری بھی فلفہ ہے۔ امام صاحب كى تقنيفات اگرچە فلىفدىكى لىيرىز بوگئ تىس تاجم خوش اعتقاد بزرگول کو بھی ضدر ہی کہ جاشا! امام صاحب کوفلے ہے کیاتعلق امام ماذری نے جوبہت بوے محدث امام صاحب کی نبست لکھ دیا تھا کدان کی تصنیفات میں فلفكااثر ياياجاتا باس برعلامه ابن أسكى فطبقات الثافعيه يس بوعزور شورے ماذری کی خالف کی کہ امام غزالی تمام فلاسفہ کو کا فرسجھتے ہیں پھر فلسفہ کی طر ف كونكم التفات كرسكة تنص خودامام صاحب كذماني مي أوكول كويد بدمكائي پیدا ہوگئ تھی کہام صاحب اپن تصنیفات میں فلسفہ کاعضر ملاتے جاتے ہیں اور چونکدیدامراس زمانے میں تفدس اورتشرع کے خلاف سمجھاجا تا تھاامام صاحب کو اس کی معذرت کرنی پڑی۔ چنانچے منقد میں لکھتے ہیں۔ میر ی بعض تقنیفات جو اسرار شريعت ميں ہيں يعنی احيا ۽ العلوم ان کے متعلق بعض لوگوں نے جوعلم ا میں پختہ کا رنہیں ہیں اور مذہب کے انتهائے مقصود تک انگی نگاہ نہیں پینچی باعتراض کیا کہان میں سے بہت ی باتیں حکائے قدیم سے ماخوذ ہیں حالانکہان میں سے بعض یا تیں تو خودمیری طبع زاد ہیں اور ممکن ہے کہ قدم قدم پر بڑ گیا ہو یعنی قد ماسے تو ارد ہوگیا اور بعض کتب شرعیه میں موجود ہیں اور اکثر باتیں الی ہیں جن کی اصل صوفیہ کی کتاب میں موجود ہے

ولقيد اعتبر من على بعض الكلمات المثبوته في تصانيقا في اسرار علوم الدين طائفة من الذين لم يستحكم في العلوم سوائرهم ولم تنفتخ الي اقتصے نسایات المذاهب بصائر هم وزعمت ان تلك الكلام ت من كلام لادائل مع ان بعضا من سولدات الحواطر ولايبعدان يقع الحافرعلي الحافر وبعضها يسو حسدتسي السكتسب الشرعيةواكثر هاموجود منعاهافي كتب الصوفيه

ال بات كاندازه كرنے كے ليے كه امام صاحب كو حكماء سے يہاں تك توارد ہوا بچوں كی تعليم وتربیت کے متعلق احیاء العلوم ابن مسكويہ كہ تہذیب الاخلاق كی عبارتیں ہم ال موقع پر نقل كرتے ہیں يہ بھی خیال ركھنا چاہيے كه ابن مسكوني كے خیالات نہیں بلكه بردين (يونانی ابن مسكوني كے خیالات نہیں بلكه بردين (يونانی كيم تھا) سے ماخوذ ہیں چنانچ خود ابن مسكوني نے تصریح كی كردى ہے۔

## احیاء العلوم اور ابن مسکویه کی کتاب کاموازنه

#### تهذيب الاخلاق ابن مسكوبيه

ويعلم ان اولى الناس بالملابس الملونة والمنقوية عالتي يتزين للرحال وان الاجن باهل البنل والشرف من اللباس البياض -

ويحد ذرال خطر في الاشعار اسحنيقة ومافيها من ذكر العشق واهله ومايوهمه اصحابها انه ضرب من

#### احياءالعلوم

وان يحب اليه الشياب اليض دون المملون والابريشم ويقررعنده ان ذلك شان النسآء ويحفظ من الاشعارا لتى فيها ذكر

العشق واهله ويحفظ من محالطته الادباء الذين يزعمون ان ذلك من الظرف ورقةالطيع نان ذلك يغرس في قلوب الصبيان بذرا لفساد ثم

مهمااظهر من الصبي خلق حميل فينبع ان يكوم عليه فان حسالف ذلك فسى بسعيض الاحوال قينبغ ان يتغافل عنه ولاسيمااذا ستره الصبي واجتهدفي اخفائه السطرف درقة البطبيع نيان هذالباب مفسد للاحداث حبدا نسم يسمدح وبكل مايىظهىرمنه من خلق جميل وفعل حسن يكرم عليه فان خالف في بعض الاوقات ماذكرته نالاولى ان يونيح عليه بل تيغافل عنه لاسمياان ستره الصبى داجتهد

فی آن یحفی مافعله عنه الساس نان عاد نليونج عليه \_سرأد

على رجل ولايضرب تبعت ذقبه بساعده والايعمدم راسه نان ذلك دليل الكسل بيديه نان ذلك دليل اكسل

ويمقال له اياك ان تعود وينبغي ليغظم عنده مااتاه ويحذرمن ان يعودان لايبصق في محلسه معاوته وينبغي ان يعود ان لا ولاتسمين خطولا يتشاوب يبصق فسي محالسه بحضرة غيره ولارضع رجلا ولايتنحط ولايضع رجلا على رجل ولايضع كف تحت ذقنه ولايعمذراسه بساعده

فعندذلك ان عاد ثانياً فينبع ان

يعاتب سرا ويغظم الامرفيه

اخصار کے لحاظ سے ہم تھوڑی سی عبارت پر اکتفاکیا ورنہ

پورامضمون کامضمون ای طرح لفظاو معنی مطابق ہے ناظم بن کوا ختیار ہے کہاس کوتو ارد قرار دیں بانقل یا اقتباس ۔ تو ارد کا غذر کچے ہو یانہ ہولیکن ای خمن میں امام صاحب نے ایک ایسی تجی بات کہی جوآ ب زرے لکھنے کے قابل ہے فرماتے ہیں۔

اچھافرض کرلوکہ جوباتیں میں نے تعین اور کہیں نہیں وہ حکما کی کتابوں کے سوا اور کہیں نہیں پائی معقول پائی جاتیں اگر وہ باتیں معقول بیں اور قرآن میں اور دلائل سے قابت ہیں اور قرآن کے چھوڑنے اور ان سے انکار کرنیکی کیا وجہ کیا گریم ایسا کرنے پرآئیں اور ان کم تی باتوں کو روکیا کریں جو پہلے کی باتوں کو روکیا کریں جو پہلے کی بدعقیدہ کے خیال میں گذریں تو ہم کو بہت کی بی باتوں کو حجہوڑ و بیتا پڑے گا۔

وهب انها لا تو جد الا فى كتبهم ناذاكان ذلك الكلام معقولا فى نفسه مو بد ابسالبرهان ولم يكن على محالفت الكتاب والسنة فلم ينبغى ان ان يهجرد فلو فتحنا هذالباب و تطرقناالى ان يهجركل سبق اليه خاطر سبطل الزمناان نهمر كثيرا من الحق ـ

فلف کے متعلق امام صاحب کا میمی خیال تھا کہ سیاسیات اور اخلاق کا حصہ زیادہ تر ابینائے سابقین اور صوفیہ الہیہ کے اقوال سے ماخوذ ہے جس میں فلفہ نے اپنے ایجادات بھی ملادیے ہیں منتقد من انصلال میں اس خیال کے ظاہر کرنیکے بعد تکھتے ہیں۔
راصلال میں اس خیال کے ظاہر کرنیکے بعد تکھتے ہیں۔
ریا خیال ط فلفہ کے معتقدا ور منکر دونوں کے حق میں مصر ہوا ور

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہے بھی فائدہ اٹھایا۔

معتقد کے برنسبت منکر کوزیادہ نقصان پہنچا کیونکہ ضعیف العقل لوگ قائل کے اعتبار سے بات کی صحت کا اندازہ کرتے ہیں اور چونکہ پیر باتیں اول اول انہوں نے فلاسفر ہی زبان سے سنیں ان کوخیال ہو کرسب غلط اور باطل بیں لیکن عاقل کا کام یہ ہے کہ صرف اس بات کود کھنے کہ اصل بات تستح ہے یانہیں۔اگر سمج ہے تو اس سے غرض نہیں ہونی جا ہے کہ اس قائل دیندارے یا گراہ ۔ بلکہ عاقل کو بہتلاش رہتی ہے کہ گراہوں کی باتوں میں سے بھی کوئی کام کی بات نکل آئے کیونکہ وہ جانتا ہے کہ کان کی مٹی میں سے سونا نکل آتا ہے فلفہ ہی نے امام صاحب کو نے علم کلام کی بنیاد ڈالنے کا خیال دلایا کیونکہ انکوفلے فیری واقفیت سے ٹابت ہو چکا تھا کہ فلے کے جومسائل کی میچے ہیں وہ ند ہب کے مخالف نہیں اور جو نخالف ہیں وہ میچے نہیں۔ معزلهاس فتم كى تصنيفات كريكي تصحبن ميں معقول اور منقول ہیں تطبیق دی گئی تھی لیکن اہل سنت ان سے ایسے متفر تھے کہ ان کی تقنيفات كوآ كها تفاكر ديكهت بهى ندخهاور ديكهت تتع توان كوهر بات وضلات نظر آتی تھی لیکن امام صاحب کی طبیعت سے اس قتم کا تعصب جاتار ہاتھا۔اس لیے انہوں نے خذ ماصفیٰ برعمل کر کے ان کی تصنیفات

فن اخلاق کے متعلق امام صاحب کے جوکار نامے ہیں سب تصوف کی بدولت ہیں امام صاحب نے جب تصوف کوعملاً سیکھنا چاہا تو اس کا پہلامر حلد تر کیئے اخلاق تھا اس بنا پران کو بخل بلفصائل اور تجلی عن الز دائل کی ضرورت پڑی ۔اس ضرورت نے ان کوعلم اخلاق کی تصنیفات کی طرف متوجه کیا ان ہے قوت القلوب زیادہ متداول اور مقبول تھی اور بہت بڑے مشہور صوفی کی تصنیف تھی ۔امام صاحب نے خاص توجہ ہے اس کودیکھالیکن سرمری اور ظاہری باتیں تھیں علم اخلاق کے وقائق کا پنة نه تھا۔ امام صاحب فلسفہ سے آشنا ہو چکے تصے سلاطین کے در بارتعلیم سفر کی وجہ سے مختلف طبقوں کے آ دمیوں سے ملنے اور ان کے اخلاق سے مطلع ہونے کا کثرت سے موقع بیش آیا تھاسب سے بڑی بات ریتی کہ ان پر مختلف حالتیں گذر چکی تھیں اور طالب العلمی کے زمانے میں بہت بڑے مناظررہ چکے تھے نظام الملک کے دربار میں پہنچ کر امیر انہ جاہ وحشمت حاصل کی تھیں بغداد میں مدتوں وعظ کہا تھاعوام کی استمالت کے لیے جو باتیں درکارتھیں سب کرنی بڑی تھیں غرض مناظرہ ومباحثہ جاہ یرسی مقبولیت عوام دولت و مال کے تعلق سے اخلاق پر جواثر پڑ سکتے ہیں سب كا ذاتى تجربه مو چكاتھاان باتوں نے اخلاق كے تمام دفيق نكات ان پر منکشف کردیئے اور یہی نکات تھے جنہوں نے علمی صورت پکڑ کراحیا ءالعلوم کے قالب میں ظہور کیا۔

سلاطین کے مقابلے میں آزادی کی جرات بھی ان کی تصوف ہی کے صدقہ میں ماصل ہو کی تصوف کے عالم میں آ کر دینا ان کی نظروں میں آج ہوگئے تھے لیکن اس منا پران کوسلاطین اور امراء سے کسی شم کی توقع کا ڈرنہیں رہا تھا۔ان کے طریقت شیخ ابوعلی فار مدی ہیں میدا یک خاص صفت تھی کہ وہ سلاطین کی پروا فہیں کرتے تھے چنا نچے نظام الملک سلحوتی کے دربار میں جب جاتے تھے تو

ہمیشہ علائیداس کے جوروتعدی کا اظہار کرتے تھے۔ بینمونہ بھی ان کے پیش نظر تھا۔ ان با توں نے ان کو آزادی اور حق کوئی کی جرات دلائی اور انہوں نے دہ کام کیے جن کا ذکر اصلاح ملکی کے ذکر میں گذر چکا۔

# امام صاحب کا اثر

عقائد علوم وفنون اورشاعري بر

عقائد و كلام آج تقريباً تمام دنيا من الهيات نوات اورمعاد كمتعلق مسلمانول كي جومع تقدات اور مسلمات بين دى جوامام صاحب كمقرد كرده عقائد بين -

علم کلام کی بحث میں تم پڑھ آئے ہوکرا مام صاحب نے عقائد اور اصول کی تشریخ و و محقف نداق برکی ظاہر وباطن اور جن عقائد کو کڑت و محمومیت کے ساتھ بیان کیا میں اور کی عقائد سے اس کا یہ اثر ہوکہ اس نو مانے ساتھ بیان کیا میں فذر نقبا وعلا ہے گلام گذر ہے اور عام نصاب نعلیم کے لیے جس قدر کتا بی تصنیف ہوئیں سب انہی ظاہری عقائد کی انگرشت ہیں عقائد کر کتا بی تصنیف ہوئیں سب انہ ما معاجب کی عقائد کے گویا بازگشت ہیں عقائد کے گویا بازگشت ہیں عقائد کے گویا کی جس قدر مشہور تصنیفات ہیں سب انہ مصاحب کے بی عقائد کے گویا شروح وجاشے ہیں شاید کی گویے خیال ہو کہ بیدور اصل انام ابوالحن شعری کے دو خود ہے کہ کے دو خود ہے کہ کہ کی بیرونی بھی جن او گول نے کی ابنی وجہ سے کی کہ دو خود ہے کہ کہ کا میں متعلمین اشاع و ایک میرونی بھی جن او گول نے کی ابنی وجہ سے کی کہ دو خود ہے کا کہ کہ خود میں کتا ہی میرونی بھی جن او گول نے کی ابنی وجہ سے کی کہ دو خود ہے کی کہ دو خود ہے

لیکن خیال سی جیسبا ام صاحب نے زیادہ تراشعری بی کے عقائد اختیار کے لیکن بہت سے ایسے مہتم بالثان مسائل ہیں جن میں انہوں نے علانیہ اشعری کی خالفت کی اور ان تمام مسائل میں امام صاحب بی کا فد جب تمام اشاعرہ کا فد جب بن گیا مثلاً استور علی العرش کا مسلم امام اشعری نے اپنی تعنیفات میں تفریح کے ساتھ لکھا ہے کہ استوار کے معنی استیلا اور قدرت کے نہیں ہیں جیسا کہ معز لدکا خیال ہے استوار کے معنی استیلا اور قدرت کے نہیں ہیں جیسا کہ معز لدکا خیال ہے بلکہ وہی ظاہر معنی مراو ہیں جو عام طور پر مستعل ہیں ۔ چنانچ کاب المقالات الکھتے ہیں

وقالت المعتزله في قول الله اورمعتول كيت بي كه فداكان عزو حل الرحمن على العرش قول مين الرحمن على العرش استوى استوى استواء كمعنى استولى \_ استوى استوى استواء كمعنى استولى \_ استوى استوى استولى ـ استولى ـ استوى استولى ـ استوى استولى ـ استوى ـ ستوى ـ

-U

لیکن امام غزائی نے ای قول کوجس کوامام اشعری معزلہ کی طر ف منسوب کرتے ہیں سنیوں کا خاص عقیدہ قرار دیا۔ چنانچہ احیاء العلوم باب نعقا کدیش لکھتے ہیں کہ استواء کالفظظ ہری معنوں میں مستمعل نہیں ہے ورند محال لازم آتا ہے بلکہ اس کے معنی قیراور استیلا کے ہیں

ای طرح قرآن مجید میں خدا کے متعلق ید وجہ عین ہاتھ مندآ کھے وغیرہ جوالفاظ مذکور ہیں امام اشعری نے اپنی تصنیفات میں صرف تصریح کی ہے کہ جھارے جیسے کی ہے کہ جھارے جیسے ہاتھ منداور آ تکھیں نہیں ہیں لیکن امام غزالی نے الجام العوام وغیرہ میں ہاتھ منداور آ تکھیں نہیں ہیں لیکن امام غزالی نے الجام العوام وغیرہ میں

صاف تصريح كى كدان الفاظ سے مجارى معنى مراديں ـ

ان تمام مسائل کے متعلق جو پچھامام غزالی نے کہاوہی آج تمام اشاعرہ بلکہ تمام سی مسلمانوں کاعقیدہ مسلمہ ہے یہاں تک کہ آج ہر شخص کو میددھوکہ ہے کہ میہ عقائدخودامام ابوالحسن اشعری کے عقائد ہیں۔

## امام صاحب کا اثر تصوف پر

ارباب ظاہر کے سوادوسر اگروہ جو مسلمانوں میں پایا جاتا ہے لیمی حضرات صوفیہ اور حکمائے اسلام وہ تاسر تاپا اس الہیات کے پیرو بیل جس کوامام غزالی نے اسرار شریعت سے تعمیر کیا ہے اور جس کی نبیت ان کو نہایت اصرار ہے کہ عام نہ ہونے پائے حضرت صوفیہ اور فلاسفہ اسلام کے سرگروہ مولا ناروم شخ الاشراق ابن رشد اور شاہ ولی اللہ صاحب ہی کے مساحب ہی ان بزرگوں کی تصنیفات اور حقیقت امام صاحب ہی کے خیالات کا آئینہ بیں تعجب سے کہ علامہ صدر الدین شیرازی باوجود خیالات کا آئینہ بیں تعجب سے کہ علامہ صدر الدین شیرازی باوجود اختلاف ند بہب کے الہیات میں امام غزالی کے خوشہ چین میں اور سند کے طور پرامام صاحب کی عبارت صفحہ کے صفحہ تالی کر تے جاتے ہیں۔ امام صاحب کی عبارت صفحہ کے صفحہ تالی کی جو حقیقت بیان کی ہے بعنی یہ امام صاحب نے الہام اور وحی کی جو حقیقت بیان کی ہے بعنی یہ

امام صاحب نے الہام اور وحی کی جوحقیقت بیان کی ہے یعنی یہ کہ انسان کوخدانے جو اس خمسہ کے سواایک اور روحانی حواس دیا ہے جو بغیر وقعلیم کے اشیا و کا اور کب کرتا ہے لیے مولانا روم اس کو اس طرح ادا کرتے ہیں۔ کرتے ہیں۔ پنبد وسواس بیرول کن زگوش جال تا بگوشت ایدازگردول خروش وی پس محل وی گردوگوش جال گوش عقل جد بو گفن از حس نهال گوش عقل جان و چشم جن ست جزای پنج حس حس سرخ وا ینها بهم چومس حس جال ایدال توت ظلمت میخورد آئینه دل از آفا بی چردنقشها بنی بروق از چول شود صافی و پاک

نبوت وحی الہام ٔ حالات مابعد الموت معاد قضاد قدر خیروشرک حقیقت جوامام رازی شخ الاشراق ابن رشدشاه ولی اللہ نے بتائی ہے اس کو ہم علم کلام کی تاریخ میں مفصل تکھیں گئے جس سے ظاہر ہوگا ان بزگوں نے اس باب میں جو کچھ تکھا ہے امام غز الی ہی سن کر کہا ہے مختصر یہ کچھ تکھا ہے امام غز الی ہی سن کر کہا ہے مختصر یہ کہ مسلمانوں میں جو دوگروہ ارباب ظاہر وباطن یا حکما وشکلمین کے نام سے موجود ہیں امام صاحب ہی کے خیالات کی تصویر کے دور خ ہیں۔

### فلسفه وكلام

اسلام میں فلفہ کی تروی آگر چہ مدت سے ہو چکی تھی لیکن نہایت قلیل التعداد دفتر قد میں محدود تھی محدثین اور فقہائے تو اسکی طرف آ ککھ اٹھا کر بھی نہ دیکھا متعلیمن البتہ اس سے واقفیت پیدا کرتے تھے لیکن صرف رداور ابطال کے لیے ادراس میں انگواس قدر غلوتھا کہ استدلال اورابات مطالب میں منطق وفلے فیرکی اصطلاحوں سے بھی پر ہیز کرتے تے اور اس غرض کے لیے اپنی جدااصطلاحیں قائم کی تھیں یہ نداق ایک مت سے قائم رہا یہاں تک کہ شیخ الاشراق جوامام غزالی سے متاخر ہیں ا بني كتاب حكمة الاشراق مين مطابقة تضمن التزام كلي جزى كے بجائے ولالته القصدحيطة تطفل عام شاهس استمعال كرتي بين خورامام صاحب نے بھی ابتداء میں یہ پردہ رکھا قسطاس متقیم میں اشکال اربعہ کی صورتیں بیان کیس لیکن سب کے نام بدل دیے متکلمین نے خاص فن منطق کی رومیں کتابیں کھیں۔سب سے پہلے ابوسیعدسیرانی نحوی نے ایک کتاب لکھی جس میں قواعد منطقیہ کی غلطیاں ظاہر کیں پھر قاضی ابو بکر باقلانی قاضى ابوبكر باقلائي قاضي عبدالجبار معتزلي حيائي الحرمين ابو القاسم وانصاري وغيره نےمنطق کی مخالفت میں طباعیاں دکھا ہیں ان با توں کا بينتيجه مواكه عام مسلمان اورخصوصاً فقها ومحدثين فنون عقليه كے دعمن بن گئے اور سجھنے لگے کہ منطق وفلے نے اکثر مسائل نمہ ہب اسلام کے خلاف ہیں۔امام غزالی نے جب خود فلے کی مخصیل کی تو معلوم ہو کہان بزرگوں كى محض بوكمائى تقى چنانچە متقدمن الصلال ميں فلسفه كے تمام اجزاليني طبعیات آلہیات سیاسیات اخلاق ہرایک کے متعلق الگ ریو یو کیا اور صاف لکھ دیا کہ بحز الہیات کے تمام فلفہ مذہب اسلام کے خلاف کوئی بات نہیں اس کے بعد خود منطق وفلے میں متعدد کتا ہیں کصیں اور معصفی کے دیباچہ میں لکھ دیا کہ منطق کے مسائل تمام علوم کے لیے ضروری ہیں اورجس کو وا قفیت نہ ہووہ اپنی معلومات سے پچھ کا منہیں دے سکتا۔اس پراول اول تو ابن الصلاح اور دیگر محدثین نے نہایت بخت خالف کی لیکن امام صاحب کی راست گوئی بے اثر نہیں روسکتی تھی تھوڑ ہے ہی دنوں میں منطق کی تمام اصطلاحیں عام طور پر ہنداول ہوگیں علامہ ابن تیمیہا الروعلی منطق میں لکھتے ہیں۔

وماذال نظارالمسلمین مسلمان ارباب نظر بمیشه منطقیول بعیب و طریقة اهل المنطق کے طریقے کو پر آجھے آتے تھے وانسما اکثر استعمالها من اسکا استمعال جورائ ہوا۔ ابوحامہ زمن ابی حامد نانه ادخل (غزالی) کے زمانہ سے ہوا کیونکہ مقدمة من المنطق الیو نائی انہوں نے منطق یونائی کا مقدمہ فی اول کتاب المستضف اپنی کیاب منصفی کے دیاہے میں النے۔

ا مام صاحب نے ای پراکتفانہیں کیا بلکہ غاص نہ ہمی تقنیفات میں بھی منطقی اصطلاحیں داخل کر دیں۔

علامه بن جمد كتاب ندكور بالا مين ايك دوسر موقع پر كلي بين واول من حلط منطقهم به پهلاخض جمل في يو تا نيول ك صول المسلمانون كراصول مين الغزالي المسلمانون كرويا ابوحا مغزالي بين دالغزالي

امام صاحب کے اس طرزعمل سے تعلیم کا ایک نیادور شروع ہو اس وقت تک عام تعلیم کا جونصاب مقرر تھا علوم عقلیہ سے بلکل خالی تھا نظامیہ جیسے بڑے دارالعلوم میں معقولات کی ایک کتاب بھی درس میں داخل نہ جی محدثین مفسرین افقہا علوم عقلیہ ہے آشامحض ہوتے تھے امام صاحب کے زمانے سے دفتھ کی حالت بدل گئی۔اب معقول اور منقول کی تعلیم ساتھ ساتھ ہونے گئی ۔یہاں تک کہ ایک صدی بھی گذرنے نہ پائی تھی کہ شخ الاشراق اورا مام فخر الدین رازی جیسے لوگ پیدا ہونے گئے جوعقل وقل دونوں اقلیم کے شاہشاہ تھے۔

اس اصلاح کابہت بڑا اڑ سین میں ہواس وقت تک اس ملک میں علام عقلیہ سے بیتعصب تھا کہ امام غزالی کی کتابیں جب وہاں پہنچیں تو اس شہ برکہ اس میں فلسفہ کی آمیزش ہے تمام ناموارعلاء نے ان کے جلاد سے کا حکم دیا اور اس تھم کی تعمیل بھی کی گئی لیکن جب ابو بکر عربی وغیرہ امام صاحب سے تحصیل علوم کر کے اسپین کو واپس گئے تو یہاں بھی نئے ندات کا چرچا ہواور اگر چہا خیر زمانہ تک بھی فلسفکا عام رواج نہ ہوسکا تا ہم خواص نے بڑے ذوق وشوق سے اس فن کو سیکھنا شروع کیا اور اس تحریک نے سوڈیڈھ سوبرس ذوق وشوق سے اس فن کو سیکھنا شروع کیا اور اس تحریک نے سوڈیڈھ سوبرس میں ابن رشدا بن طفیل ابن ماحب کا جو اثر ہواس کریم علم کلام کے حصہ میں علم کلام برامام صاحب کا جو اثر ہواس کریم علم کلام کے حصہ میں لکھ آئے ہیں۔

### فارسى لڑيچراور شاعري

ا ام صاحب کے زمانے تک فارس کالڑیچرعربی علوم وفنون کے فیض سے بلکل محروم تھا۔ابن سینانے علامہ الدولہ کی خاطر سے فلسفہ میں ایک مختصری کتاب حکمتہ علائیہ کے نام سے فاری زبان میں کھی تھی لیکن وہ عمر الفہم ہونے کی وجہ سے متداول نہ ہوسکی اور اس لیے اس کی نقلید یا اقتباس سے فاری زبان کو پچھے فائدہ حاصل نہیں ہوا۔

شاعری میں بھی قصا کد مدحیہ کے سوائسی ضعف کوئر تی نہیں ہوئی تھی رز میہ مثنوی اگر چہ سیکڑوں برس پہلے شروع ہو چکی تھی لیکن یہ کمان فردوی نے اس حد تک زہ کی تھی کہ پھر کسی کوحوصلہ نہ ہوا۔

امام صاحب غزالی نے احیا ءالعلوم کو جب فارس کا لباس یہنا یا اور کیمیائے سعادت کمی تو فاری زبان میں کثرت سے اخلاق تصنیفات لکسی جانے گئیں جن میں سے اخلاق ناصری اخلاق جلالی اخلاق محسنی عام طور پرمشہورا در متنداول ہیں۔ اخلاقی نظم کا بھی اسی زیانے میں آغاز ہوالعیٰ تکیم سائی التوفی لاے ور سے حدیقہ کمی جوتمام تراخلا ت نظم ویندو موعظت ہے جو حکیم سانی کوامام غزالی ہے ایک رابط بھی تھاجس نے ان کوا مام صاحب کی انتاع وتقلید برآ ماده کیا ہوگا وہ بیتھم موصوف ابو پوسف ہدانی کے مرید تھے اور ابو پوسف چنخ ابوعلی فاریدی کے مرید تھے جوامام غزالی کے پیریتے۔اس رشتہ سے حکیم سنائی امام غزالی کے بیٹنجے تھے۔ امام صاحب کے زمانے میں شاعری کے دریا کا بہا وقضید و کوئی -- كى طرف تفا اورسلاحقه كاسيلاب كرم اس كے زوركوروز بروز بروما تاجاتا تعا-امام صاحب كى بدولت جب فلسفدا خلاق نياز يجريرا ثر دُالنا شروع كيا توسكوان كے قريب العصر شعراه مثلاً ميرمعزى عبدالوسع جيلي نظامي عروضی لامعی کر مانی انوری او یب صابر کے کلام میں کوئی جدت پیدانہیں

ہوئی ان کے بعد ہی شاعری کے درخت میں اخلاق کی شاخ پھوٹنی شروع ہوگئی یہاں تک کہ خواجہ فرید الدین عطار مولانا روم سعدی شیز اری کی آبیاری نے اس میں ہزاروں برگ و بارپیدہ کردیئے۔

ایک بڑا عظیم الشان اثر جوفاری لڑیچراور باکضوص فاری شاعری پر اوہ تصوف کے نداق کا شامل ہونا تھااور اس وقت تک اشعار میں شاعری کا اضام کی اصلی جو ہر یعنی جذبات انسانی کا اظہار بالکل نہیں پایا جاتا تھا اور اس وجہ سے شاعری بالکل صدائے بے اثر تھی ۔غزل گوئی اگر چہ شروع ہوگئی کین چونکہ اس کی بنیا دا یک خلاف فطرت جذبیہ یعنی امروستائی پررکھی گئی تھی اس لیے تا ٹیرکا نام ونشان تک نہ تھا۔

## امام صاحب کا اثر فارسی شاعری پر

امام صاحب نے جب فارس زبان کوتصوف سے آشنا کیا اور فارس لڑ پچر کے رگ و پ میں مصوفیا ندخیالات سریت کر گئے تو شاعری میں بھی سیچ جذبات اور میں سے جذبات اور احسات آگئے۔

خواجہ فرید الدین عطار التولد ۱۳۵ ه سادگی کے ساتھ صوفیانہ خیالات ادا کیے عارف روم اس میں گری پیدالی اور پھر سعدی و حافظ وعراتی نے اس شراب کوقدر تیز کردیا کہ۔ حریفاں راند سرما ندونہ وستار غرض فاری شاعری میں تاخیر کا جونشہ بید اہو وہ تصوف کی بدولت آیا۔ بدولت ہواورتصوف کا نداق جوزبان میں آیا ام غزالی کی بدولت آیا۔

### امام صاحب کی مخالفت

امام صاحب کی مقبولیت کے اگر چہ بہت سے اسباب فراہم تھے جن کا بیاثر ہوا کہ ان کی زندگی میں ان کو جمتہ الاسلام کالقب ملاجو آج تک قائم ہے لیکن مخالف کے بھی کچھ کم اسباب نہ تھے۔
ا۔ سب سے بڑا قصور بیتھا کہ انہوں نے اشاعرہ کی پابندی سے ایپ آپ کو آزاد کر لیا تھا اور وہ بہت سے مسائل میں اشاعرہ کے مخالف تھے اور جن مسائل میں متفق تھے ان میں بھی اشعری کے مقلد نہ تھے بلکہ ان کا اجتہا داشاعرہ سے متوارد ہوگیا تھا۔

۲- بعض مضامین فلسیفانه نداق پر لکھے تھے اور فلسفہ کے اصول بعینہ سلیم ارکیے ہے۔

۳ ۔ مروجەفقەوكلام كارتبەبہت گھٹاد ياتھا۔

۵ احیاء العلوم باب لمعزورین میں فقها و متکلمین واعظین متصوفه

کے بہت سے عیوب فلا ہر کیے تھے۔

ان اسباب نے ایک جم عفیر کو برافروختہ کیا اور ہر فرقہ کے بڑے بڑے علماء مخالف پر کمر بستہ ہو گئے فقہا نے فتو کی دیا کہ ان کی تصانیف اورخوصاً احیا ء العلوم کا مطالعه کرناگذاه ہے اسپین کے علاء نے جن کے سرگروہ قاصی عیاض تصان کی تصنیفات بادشاہ وقت کے سامنے پیش کیں اور رائے دی کہ سب جلادینے کے قابل ہیں چنانچوکل کی کل جلادی کے سکیس اور رائے دی کہ سب جلادینے کے قابل ہیں چنانچوکل کی کل جلادی کی سکیس سیواقع میں ہما اور میں بھی فقہا کے ایک بڑے گروہ نے ان کی شکایت کی جن کی تفصیل در بار میں بھی فقہا کے ایک بڑے گروہ نے ان کی شکایت کی جن کی تفصیل کیفیت ہم امام صاحب کے جلات زندگی میں لکھ آئے ہیں۔

مخالف کاسلسہ امام صاحب کی دفات کے بعد بھی مدت تک قائم رہا۔ مخالفین کی تعداد اگر چہ بہت ہے لیکن ان میں سے جولوگ علم وضل میں متاز اور ناموار تھان کی تفصیل میہ ہے ابو بکر بن العربی مازوی طرطوشی قاضی عیاش (مصنف شفا)

ابن المیز محدث ابن الصلاح یوسف ومشقی بدرزکشی بر ہان بقاعی محدث ابن جوزی علامہ ابن تیمیہ ابن قیم ۔

جن لوگوں نے محض حسد وبغض کی وجہ سے خالف کی تمی او کا ذکر تو ہے فائدہ ہے لیکن جن لوگوں کی مخالف نیک بیتی پر جنی تھی ان کے حالات اور رائیں لحاظ کے قابل جیں۔ان میں سے محدث مازری بہت بڑے پایہ کے محدث تھے ان کی شرح صحیح مسلم تمام شروح سے اعلی ورجہ کی ہے محدث موصوف نے امام صاحب کے متعلق نہایت مفصل رائے دی ہے جس کو علامہ این السکی نے طبقات انافیہ میں بتیا مہانقل کیا ہے ہم اس کا خلاصہ اس مقام پر نقل کرتے ہیں اس میں بعض الفاظ امام صاحب کی نبت نہایت سخت ہیں کیکن وہ محدث موصوف کے خاص الفاظ ہیں میں صرف ناقل ہوں۔

غزالی کے شاگردوں کو میں نے دیکھا ہے اوران میں غزالی کے حالات وخیالات اس کثرت سے سنے ہیں کہ گوبید میں نے خود غزالی کو دیکھا ہے اس لحاظ سے میں ان کے نسبت اپنے خیالات بتفصیل خلامر کرتا ہوں۔

غزالی کوفقہ میں اصولی فقہ کی بہنبت زیادہ کمال ہے علم کلام میں کلام میں بھی ان کی صدیفیں ہیں لیکن اس فن میں ان کو کمال نہیں جس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے بل اس کے علم کلام میں مہارت حاصل ہوفلسفہ کی کتابیں اس کا بیاثر ہوا کہ فلسفہ کے خیالات ان پراٹر کر گئے مجھ کو بی بھی اطلاع ملی ہے کہ وہ اخوان الصفا کے رسائل کو اکثر مطالعہ میں رکھتے تھے ان رسالوں کا مصنف ایک فلسفی ہے جس نے فلسفہ کو دین میں ملانہ حاہا اور اس پردے میں فلسفہ کی جابت کی اسی زمانے میں بوعلی سینا بیدا ہو جو فلسفے کا امام تھا اس نے فلسفہ کی جمایت کی اسی زمانے میں بوعلی سینا بیدا ہو جو فلسفے کا امام تھا اس نے جا ہا کہ عقائد اسلام کو بلکل فلسفہ کے قالب میں ڈھال دے۔ چنانچہ اپنے روز قابلیت سے اس اردے میں بہت کچھ کا میاب ہوا۔

غزالی کے بہت مسائل بوعلی سنیا ہی کے خیالات پربٹی ہے۔ تصوف کے مسائل بوعلی غزالی نے لکھے ہیں مجھ کومعلوم نہیں کہاس فن میں ان کا ماخذ کیا ہے۔ قیاس غالب ہے کہ ابوحیان تو حیدی کی کتاب ہو گئی۔

غزالی نے احیاء العلوم میں نہایت ضعیف اور موضوع حدیثیں نقل

کی ہیں۔

غزالی جابجات مرتے ہیں کہ لوگ بہت ہے مسائل ایسے ہیں جن کو کتاب میں درج نہیں کرنا چاہیں ۔ نیکن اس کی کوئی وجنہیں ہوسکتی وہ مسائل اگر غلط ہیں تو ضروراس قابل ہیں ۔لیکن اگر عجم ہیں جیسا کہ غزالی کا خیال ہے تو کیوں نہ ظاہر کیے جائیں۔ خیال ہے تو کیوں نہ ظاہر کیے جائیں۔ بیام مازری کی رائے تھی۔

مخالفین میں ایک بڑے پائے کے شخص ابوالولید طرطوثی ہیں وہ خود امام صاحب سے ملتے تصاوران کے خیالات ومتعقدات ان کی زبانی سے تصورہ لکھتے ہیں

میں نے غزالی کودیکھا ہے بے شبہ وہ نہایت ذہبین فاضل اور واقف فن ہیں ۔ایک مدت تک وہ علوم کے درس و تدریس میں مشغول رہے لیکن اخیر میں سب چھوڑ کرصوفیوں میں جالے اور فلنفے کے خیالات اور منصور حلاج کے معمے مذہب میں مخلوط کر دیئے ۔فقہا ومنگلمین کو برا کہنا شروع کیا مذہب کے دائر ہے ہے فکل جائیں احیا العلوم کھی تو چونکہ تصوف میں پوری مہارت نہیں تھی اس لیے منہ کے بل گرے اور تمام کتاب میں موضوع حدیثیں بھردیں۔

علامه ابن السبكى نے امام مازرى اور طرطوشى كے اقوال نقل كركے نہايت تفصيل كے ساتھ ايك ايك اعتراض كا جواب دياليكن بعض جواب ايسے ديے تھے جن كى نسبت به كہنا تھے ہے كہ توجيح القول بمالا برضى به قائله فلسفه كى آميزش كا الزام تھا۔ اس كے جواب ميں فرماتے ہيں كہ امام غزالى

فلفہ کے دشمن بیں ان کی تصنیفات کوفلفہ سے کیاتعلق لیکن جس محص نے اما مصاحب کی تصنیفات کو دیکھا ہے اور فلسفہ سے واقفیت رکھتا ہے وہ کیونکہ اس واقعہ کا انکار کرسکتا ہے محدث ابن الصلاح امام صاحب سے اس بات پر ناراض بیں کہ انہوں نے منطق میں کیوں کتاب کھی منطق کا سیکھا تا بالکل حرام ہے کیا ابن السکی اس کے جواب میں امام صاحب کی منطق تصنیفات سے بھی انکار کریں ہے۔

محدث ابن جوزی نے احیاء العلوم کی غلطیوں پر ایک مستقل کتاب کھی جس کا نام اعلام الاحیاء باغلاط الاحیاء رکھا ابو بکر محمد بن عبدالله مالتی نے مضمون کار دلکھا۔ چنانچے صاحب کشف الطنون نے مضمون کے ذکر میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔

امام صاحب پر جونکتہ چینیاں اور اعتراضات کیے گئے اگر چدا کھر بے جا اور غلط تھے لیکن اس سے اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ مسلمان اس وقت اشخاص برسی میں بہتلا نہ تھے بلکہ آزادی رائے کا جو ہران میں باقی تھا۔ امام صاحب کا فضل و کمال تمام عالم میں مسلم ہو چکا تھا خود سلاطین وقت ان کے حلقہ بگوش ہو چکے تھے تا ہم آزادی رائے نے لوگوں کو اس پر مجبور کیا کہ ان کی رائے میں امام صاحب نے جوغلطیاں کی تھیں بے لکاف ظاہر کردیں

اس واقعہ سے بیسبق سیکھنا جا ہے کہ تھے واقفیت کے بغیر کس چیز کی نسبت جو خیالات قائم کیے جاتے تھے وہ میں نہیں ہوتے محدث ابن الصلاح قاضی عیاض مازری ابن جوزی کس رہنے کے لوگ ہیں کیکن چونکہ فلسفہ اور

تعلق بيس جانع عضاس كيكس قدر فلط رائع قائم كي اورامام صاحب ير كيے بے جاالزام لگائے۔

جارے زمانے کے علماء کا بھی میں حال ہے چونکدان کوعلوم وفنون جدیدہ سے مطلق واقفیت نہیں اس لیے علوم جدیدہ کے متعلق ان کو عجیب عجيب بدگمانياں ہيں۔

اخیریں اس بات کا اعتراف بھی کرنا ضروری ہے کہ امام صاحب ك تقنيفات مين واقتى بعض باتين مواخذ \_ كے قابل بين \_مثلا احياء العلوم میں احادیث کے نقل کرنے میں نہایت بواحتیاطی کی ہے۔سینکڑوں ہزار دل حدیثیں مو**ضوع اورضع بف نقل کر دی ہیں جن کا کتب احادیث میں** کہیں پیونہیں ۔ احادیث برموتوف نہیں۔ بزرگوں سلف کے متعلق جو واقعات کھے ہیں، اکثر دوراز کا راور بعید ازعقل ہیں اور بجرعوام کے کوئی محف ان پریفین نہیں کرسکتا۔ اس کے ساتھ زہداور مجاہدے کے بیان میں اليي يا تيس لكهدى بين جواعتدال مصمتجاوز بين علامدابن القيم في نهايت سختی سے اس پردارد کیرکی ہے چنانچے علامہ مرتقنی نے احیاء العلوم کی شرح میں امام صاحب کے اقوال اور ابن اقیم کار د تفصیل کے ساتھ نقل کیا ہے۔علامہ موصوف نے ابن القیم کے ہراعتراض کا جواب بھی دیا ہے لیکن انصاف بیہ ے كەبعض اعتراض لاجواب بين بهرحال امام صاحب امام يقع يغمبرنديق اور پینبر کے سواکسی مخص کوعصمت کار تبدحاصل نہیں ہوسکتا۔

<u>شلی نیمانی (زمهرا و اه</u> حید تبا دد کن)

www.KitaboSunnat.com Book No. **Islamic** 4000005

Huitare ito

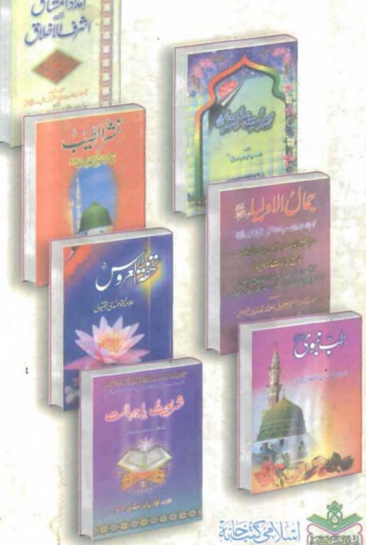
91-Babar Brock, Garden Town, Lahore

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

www.KitaboSunnat.com

1.5





مَدَلِ الْمِهَارِكِ عُنْ الْمُولِ الْمِثْرِ الْمُوالِيَّةِ الْمُنْ 123506-7230718

